# أخبي القارئ

تم تنفيد الكتب على عجل وأي خطأ مطبعي هو نتيجة الإسراع في تنزيل هذه الكتب على النت نزولاً عند رغبة الإخوة القراء ونتيجة عدم مراجعتها

## لذلك نحنذر

إن وُجدت بعض الأخطاء المطبعية ونعد بتصحيحما لاحقاًبإذن الله تعالى

المهندس عدنان الرفاعي

- .. عفوا أيّها السادة ..
  - .. هذه النظريّة
- .. للباحثين عن الحقيقة ..
- .. اولي الألباب في كلّ جيل ..

للهندس عدنان الرفاعي

مواليد : سورية - درعا - تلشهاب .. عام : ١٩٦١ م ..

"النظرية الأولى ( المعجزة )

"النظريَّة الرابعة ( الحكمة المطلقة )

"النظريّة الخامسة ( إحدى الكُبّر )

"النظريَة السادسة ( سلَّم الخلاص )

"الحق الذي لا يريدون

"قصنة الوجود

"محطات في سبيل الحكمة



نظرية قرآنية في مسائل القضاء والقدر

تعرض أول مزة في العالم

النظرية الثانية

المهندس عدنان الرفاعي

كاتب ومفكّر إسلامي

من المؤلِّفات:

"النظرية الثانية ( القَدَر )

"النظرية الثالثة ( الحق المطلق )

"المعجزة الكبرى (حوار أكثر من جريء)

"نقد نقد النظريَة الإعجازيَة في القرآن الكريم

مركز الذِّكْر للدراسات الإسلامية موقع: موقع: الكاتب والمفكِّر الإسلامي الممندس عدنان الرفاعي الممندس عدنان الرفاعي www.thekr.net adnan@thekr.net

### المقدّمة

الحقُّ ميزان العدل ، ومنهج الهدى ، وطريق السلامة .. الحقُّ من الله تعالى ، وحكمُــهُ ومُرادُه ، فهو نورٌ يزهقُ ظلام الباطل .. وما عدا الحق باطلُّ يغلو في ظلمات الجهل والضلال ..

ولا تكون الحقيقة إلا بالانطلاق من مقدّمات الحقّ ، والسير في طريق الحق ، للوصول إلى نتائج يقرّها الحق ..

# ﴿ ذَالِكَ بِأَنَّ ٱللَّهُ هُوَ ٱلْحَقُّ وَأَنَّ مَا يَدْعُونَ مِن دُونِهِ مُو ٱلْبَطِلُ وَأَنَّ اللَّهُ هُوَ ٱلْبَطِلُ وَأَنَّ اللَّهُ هُوَ ٱلْعَلِيُّ ٱلْكَبِيرُ ﴾ [الحج: ٦٢]

إنّ عمق البحث واقترابه من الحقيقة لا يكونان بطرح التصوُّرات وفلسفتها حسب حيال البشر وملاءمتها لأهواء النفس ، إنّما يكونان بالبرهنة المستمدّة من الثوابت المُجرّدة عن الأهواء والعصبيّات المُسبقة الصنع ..

فمن السهل على الإنسان حمل تصوُّر ما والإعجاب به وتفصيله حسب هوى نفسه ، ولكنّ عمق هذا التصّور وصدقه واقترابه من الحقيقة هي مسائل ترتبط بالبرهنة الثابتة المُستمدَّة من مقدِّمات يقرّها العقل والمنطق ، وعبر استنتاج لا يخرج عن المنهج العلمي ..

ولوضع أيِّ بحث في ميزان الحقِّ والحقيقة ، لا بدّ من أن تكون مقدّمات هذا البحث ومادّة بنائه بعيدةً عن الخيال والهوى ، وإلا فبناء هذا البحث لا يستقرّ في ميزان ، ولا يُقام على أرض الحقيقة الثابتة ..

ولا بدّ لمن يزن هذا البحث ويقيّمه أن يملك عمقاً في النظر إلى جوهر الأمور ، وعمقاً في إدراك الفارق بين التهريج والتوليف من جهة ، وبين البراهين الثابتة المنطلقة من مقدّمات ثابتة والمؤدّية إلى الجوهر وذات الهدف النبيل الموصل إلى الحقيقة ، من جهة أُخرى ..

إنَّ حركة الحياة في هذا الكون ليست من صنع المصادفة العمياء كما يتخيّل بعض الصالين ، فهناك إرادة الله تعالى ومشيئته وقدرته التي تقف وراء ذلك .. ولذلك فإنّ المنهج الإلهي الذي أنزله من خلق ورسم حركة الحياة ، لا يمكن أن يكون إلاّ حقّاً يحمل الخير لمخلوقات هذا الكون ..

نحن نعلم أنَّ قوانين المادّة ، ونظم الكون ، ثابتة ومرسومة بحكمة إلهيّة منذ خُلق هذا الكون ، ونعلم أنَّ الارتقاء الحضاري يكون باكتشاف جوانب من هذه النظم والقوانين ، وتوجيهها حسب الغاية الحضاريّة لجيل من الأجيال ..

فالارتقاء الحضاري يكون بمقدار وعي الإنسان لهذه القوانين ومتعلّقاتها المادّية وتوظيفها في المشاكل الحضاريّة ، وفق منظومة القيم الأخلاقيّة .. وهذا لا يعني أنّ هذه القوانين والنّظم تتبدّل تبعاً لرغبة الإنسان وتوجيهه لها ، أو أنّها وُجدت بعد اكتشاف الإنسان لها .. إنّ الذي يتبدّل ويتطوّر هو وعينا لهذه القوانين والنظم الثابتة ، وقدرتنا على استخدامها والاستفادة منها ..

إذا كانت القوانين والنظم التي تحكم المادة المخلوقة والمحكومة لإطار المكان والزمان ، هذا شأنها ، فما هو شأن المنهج الإلهي المتعلِّق بصفات الله تعالى الحكيم الخبير العليم ، والذي تلقّاه على من لدنه جلّ وعلا . .

( الرَّ كِتَنبُ أُحْكِمَتْ ءَايَنتُهُ، ثُمَّ فُصِّلَتْ مِن لَّدُنْ حَكِيمٍ خَبِيرٍ ﴾ [ هود : ١ ]

﴿ وَإِنَّكَ لَتُلَقَّى ٱلْقُرْءَانَ مِن لَّدُنْ حَكِيمٍ عَلِيمٍ ﴾ [النمل: ٦]

وما هو شأن المنهج الإلهي الذي لا تحكمه قوانين المكان والزمان ، لأنه روحٌ من أمر الله تعالى غير المحكوم لهذه القوانين ..

#### ﴿ وَكَذَالِكَ أُوْحَيْنَآ إِلَيْكَ رُوحًا ﴾ [ الشورى: ٥٢ ]

إنَّ المنهج الإلهي روح من أمر الله تعالى يمنح الحياة لمن يهتدي بنوره ..

## ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱسْتَجِيبُواْ لِلَّهِ وَلِلرَّسُولِ إِذَا دَعَاكُمْ لِمَا يُحْيِيكُمْ ۗ ﴾ [الأنفال : ٢٤]

فهو يحوي الأحكام الشرعية الثابتة المتعلِّقة بالروح ، غير المحكوم لحركة المكان والزمان ، والتي يبيَّنها الله تعالى في كتابه الكريم .. هذه الأحكام ثابتة ووعينا وإدراكنا لها ثابت ، لأنها قضاء الله تعالى الشرعي الذي احتاره لعباده ..

ويحوي القرآن الكريم أيضاً الأحكام الكونية المرتبطة بالمادة وحركتها ، هذه الأحكام التي نرتقي في إدراكها حيلاً بعد حيل ، لذلك نرى أنَّ النَّص القرآني ذاته يعطى لكلِّ حيل ، ما يناسب علمه وحضارته ودرجة وعيه ، بالنسبة لهذه المسائل الكونية المرتبطة بالمادة ، وهنا يكمن حانبٌ من حوانب إعجاز القرآن الكريم ، الستي لا يعلم حدودها إلاّ الله سبحانه وتعالى ..

إنَّ النَّفس الإنسانيَّة المتفاعلة مع أحداث هذه الدنيا ، هي التي تملك سلطان توجيه إرادة الإنسان ، ودفع قواه باتجاه غايتها المرادة ، وهي من يقف وراء فلسفة قوانين المادة الثابتة ، حسب منظارها الذي تطلُّ منه على هذا العالم ..

لذلك نرى أنَّ النفوس البشرية تنظر إلى الثوابت الماديَّة ، التي تحكم حركة مادة هـذا الكون وحواصِّها ، وما وراء ذلك ، نظراتٍ متباينة ، كلُّ نفس حسب غايتها ومن حلال منظارها ..

فهناك من النفوس من تدرك ببصيرتها – على قدر إدراكها – عظمة الخالق سبحانه وتعالى وقوَّته وحكمته ، وأنَّ حلق السَّماوات والأرض لا يمكن أن يكون باطلاً غايته اللعب واللهو ..

﴿ ٱلَّذِينَ يَذْكُرُونَ ٱللَّهَ قِيَدَمًا وَقُعُودًا وَعَلَىٰ جُنُوبِهِمْ وَيَتَفَكَّرُونَ فِي خَلْقِ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ رَبَّنَا مَا خَلَقْتَ هَدْذَا بَنظِلاً سُبْحَدَنَكَ فَقِنَا عَذَابَ ٱلنَّارِ ﴾ [آل عمران: ١٩١]

وهناك من النفوس من تنظر إلى هذه القوانين والنواميس ذاتها ، نظرة عمياء لا تتجاوز الإطار الظاهري للمادَّة، دون أن يبعث ذلك فيها أيَّ عمق وإدراك لما وراء هذه المادة ..

﴿ وَلَقَدْ ذَرَأْنَا لِجَهَنَّمَ كَثِيرًا مِّنَ ٱلْجِنِّ وَٱلْإِنسِ أَهُمْ قُلُوبٌ لَا يَفْقَهُونَ بِهَا وَهُمْ أَظُنُ لَا يُسْمَعُونَ بِهَا أَوْلَتَهِكَ كَٱلْأَنْعَدِ بَلَ هُمْ أَضَلُ أَوْلَتَهِكَ كَٱلْأَنْعَدِ بَلَ هُمْ أَضَلُ أَوْلَتَهِكَ هُمُ ٱلْغَنْفِلُونَ بِهَا وَهُمْ ءَاذَانٌ لَا يَسْمَعُونَ بِهَا أَوْلَتَهِكَ كَٱلْأَنْعَدِ بَلَ هُمْ أَضَلُ أَوْلَتَهِكَ هُمُ ٱلْغَنْفِلُونَ ﴾ [الأعراف: ١٧٩]

وهكذا نرى أنَّ النفس هي التي تقف وراء فلسفة ما نتفاعل معه في هذه الدنيا ، لذلك مهما ارتقى الإنسان في إدراكه واكتشافه لقوانين المادَّة وخواصِّها ، وفي قدرته على توجيه ذلك لخدمة غاياته الحضارية ، فليس من الضروري أن يقتضي ذلك ارتقاءه – بشكل يتناسب مع ذلك – في اكتشاف حبايا النفس والإحاطة بصفاتها ..

هذه النفس البشرية ، لا تُفتَح مغاليقها ، لا تُعرف أسرارها ، ولا يُرى ما بداخلها ، إلا باسقاط نور الحق الذي تحمله كلمات خالق هذه النفس ، على دهاليزها ، لتبديد الظلام المحيط بخباياها ، واكتشاف حقائقها ..

وهكذا يكون التعمُّق في فهم الحقيقة وإدراكها ، ليس بالنظر إليها من زاوية هوى النفس ، إنما يكون بالاقتراب أكثر من ماهيَّتها وجوهرها ، عبر الحقائق الثابتة ، وبالتالي الابتعاد عن كلِّ الضلالات التي تُبعد عنها .. إنَّ الحجَّة الأكيدة والبرهان المبين يكونان بالفهم الأكثر عمقاً وصحةً للنَّص القرآني الكريم ، ضمن إطار العلم والعقل والمنطق ..

إنَّ ما يتطوَّر - في إدراكنا لدلالات القرآن الكريم - هو إدراكنا للفكر الذي يشعُّ منه، وللقوانين الكونيَّة التي يحملها ..

ومسائل القضاء والقدر - على الرغم من أنَّها من مسائل العقيدة - هي أقرب ما تكون - من منظار الفكر الموروث - إلى الفكر الفلسفي .. ولذلك فكلُّ التعريفات التي تمَّ وضعها بالنسبة لمسائل الروح والنفس والإرادة والمشيئة والقضاء والقدر ، يجب معايرتما بشكلٍ مستمر على كتاب الله تعالى ، فبمقدار ما يتوافق تعريف المسألة مع دلالات

مشتقًات الجذر اللغوي الذي تفرَّعت عنه الكلمات التي تصف هذه المسألة ، يمقدار ما يكون تعريفنا للمسألة أقرب إلى الحق ..

فارتباط الكلمة القرآنية بماهية المسألة التي تصفها وتسمِّيها هذه المكلمة وبجوهرها ، هو ارتباطُ مطلق ، لأنَّ المتكلم الذي يصف هذه المسألة ويسميها ، هو ذاته خالقها ، وبالتالي فقد سمَّاها ووصفها تسمِّيةً ووصفاً مُطلَقيْن ، يرتبطان ارتباطاً مطلقاً بطبيعة هذه المسألة ..

فالكلمة القرآنية ليست وضعية اصطلاحية من صنع البشر ، كوسيلة للتعبير عن شيء ما .. صحيح أنَّ اللغة العربية موجودةٌ قبل نزول القرآن الكريم ، ولكنَّ المفردات القرآنية وكما رأينا في النظرية الخامسة (إحدى الكُبر) – فطرية موحاة من الله تعالى .. فالقرآن الكريم كلام الله تعالى وقوله ، ورُسم حرفاً حرفاً بأمر الله تعالى ، وقد رأينا ذلك في النظرية الأولى ( المعجزة ) .. فلم يترل القرآن الكريم على الرسول على من السسماء يترجمه الرسول الكريم رسماً ولفظاً هو من السماء ، ولا علاقة للبشر – ومنهم محمد هي – بذلك ..

وهذه الحقيقة الثابتة ، هي من أهم الحقائق التي تميّز القرآن الكريم ليس عن المناهج الوضعية للبشر فحسب ، وإنما أيضاً عن الرسالات السماوية الأخرى ، وللذلك كانت معجزة القرآن الكريم صفةً من صفات الله تعالى ..

إنَّ ارتباط الكلمة بجوهر المسألة وماهيَّتها التي تصفها وتسميِّها ، يتجلَّسى في ارتباط بمحموع حروف النَّص الذي تنتمي إليه - بمجموع الواحدات الأساسية للمسألة التي يصوِّرها النَّص الذي تنتمي إليه هذه الكلمة ..

وقد رأينا في النظرية الأولى ( المعجزة ) مئات الأمثلة التي تثبت ذلك ، فمثلاً رأينا أنَّ بحموع الحروف المرسومة النازلة من السماء ، والتي تصوِّر لنا سورة نوح عليه السسلام ، هو (٩٥٠) حرفاً ، وهذا مطابق تماماً لمحموع سني المدَّة الزمنيَّة التي لبثها عليه السسَّلام في قومه ..

وما كان ذلك لو لم تكن الكلمة ورسمها من الله تعالى ، بعيداً عن تسمية البسشر الوضعيّة الاصطلاحيَّة للأشياء ، وعن رسم الكلمة الوضعي أيضاً ... وهكذا فإنَّ الرسول تلقى القرآن الكريم رسماً وقراءةً كما هو تماماً من السماء ، دون أن يكون للغته وقواعد إملائها أيّ تأثير على نُطق الكلمة القرآنية ورسمها ..

ورأينا في النظرية الخامسة (إحدى الكُبَر)، أنَّ المفردات القرآنيَّة هي ذاتها الأسماء التي علَّمها الله تعالى لآدم عليه السَّلام، وبرهنَّا – عبر دليلٍ رقمــيٍّ لا يعــرف الكــذب ولا الخداع – على أنَّ الحرف القرآني هو واحدة معنى، وليس مجرَّد واحدة لفظ صوتي ..

إنَّ إدراك عمق هذه الحقيقة التي اختصَّ بها القرآن الكريم ، دون سائر الكتب السماوية الأخرى ، يرتقي بالباحث والقارئ على حدٍ سواء ، في تصوُّر خصوصيَّة معجزة الإسلام الخالدة ( القرآن الكريم ) ..

وسنتناول في هذا البحث مسائل تُعدُّ من أهم القضايا التي تُثار في كلِّ نفس ، إنها مسائل القضاء والقدر والجبر والاختيار ، فلا توجد نفسٌ إلاّ وتحمل تصوُّراً تجاه هذه المسائل ، كلّ نفس حسب موقعها على سلَّم الوعي والإيمان ..

فسواء المؤمنون الذين يعلمون أنَّ القوَّة التي تُسيِّر هذا الكون هي من الله تعالى ، أم غيرهم الذين يعتقدون غير ذلك .. سواء هؤلاء أم هؤلاء ، ينظرون إلى الحدود التي تفصل هذه القوَّة عن حدود قوة الاختيار التي يتحركون في إطارها ، كلِّ حسب وعيه وعلمه وإيمانه .. لذلك تُعدُّ هذه النظرية – إضافةً إلى كونها نظريةً قرآنية – نظرية فلسفية علميَّة لهمُّ كلَّ إنسان ..

ومسائل القضاء والقدر والجبر والاختيار ، هي من المسائل المرتبطة تماماً بالنفس الإنسانيَّة وإرادتها ، لذلك نرى أنَّ البشر ينظرون إلى هذه المسائل نظرات متباينة ، فهذه المسائل ليست ماديَّة يمكن وضعها في المخبر وإجراء التجارب المادية المحسوسة عليها ..

وثمًّا يميِّز مسائل القضاء والقدر ، هو ارتباطها المزدوج بمسائل الدنيا والآخرة في الوقت ذاته ، وبتفاعل هذه المسائل في ساحتي الوعي والتجربة والحياة الإنسانية ، ويكون الإنسان مادة تفاعل هذه المسائل ، ومصيره هدف نتائجها ..

وثمّا يميّز هذه المسائل أيضاً ، هو ارتباطها المزدوج بين حركة الإنسان وعلاقة النتائج التي يحصل عليها نتيجة تفاعله مع مقدماتها من جهة ، وبين أمر السماء والانصياع له ، وعلاقة ذلك بهذه النتائج من جهة أخرى ..

﴿ وَلَوْ أَنَّهُمْ أَقَامُواْ ٱلتَّوْرَانَةَ وَٱلْإِنجِيلَ وَمَآ أُنزِلَ إِلَيْهِم مِّن رَّبِّهِمْ لَأَكُلُواْ مِن فَوقِهِمْ وَمَن تَخْتِ أَرْجُلِهِم مِّ مِّنْهُمْ أُمَّةٌ مُّقْتَصِدَةً وَكثِيرٌ مِّنْهُمْ سَآءَ مَا يَعْمَلُونَ ﴾ [المائدة: ٦٦]

﴿ وَلَوْ أَنَّ أَهْلَ ٱلْقُرَىٰ ءَامَنُواْ وَٱتَّقُواْ لَفَتَحْنَا عَلَيْهِم بَرَكَنتِ مِّنَ ٱلسَّمَآءِ وَٱلْأَرْضِ وَلَكِن كَذَّبُواْ فَأَخَذْنَهُم بِمَا كَانُواْ يَكْسِبُونَ ﴾ [الأعراف: ٩٦]

### ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يُغَيِّرُ مَا بِقَوْمٍ حَتَّىٰ يُغَيِّرُواْ مَا بِأَنفُسِمٍ ۗ ﴾ [الرعد: ١١]

وبعض البشر يظنون أنَّ العلاقة بين المقدمات ونتائجها ، منصاعة بشكلٍ مطلق للأسباب والقوانين التي تحكمها ، وينسون خالق هذه الأسباب ومسخِّرها ، والقادر على خرقها متى شاء .. وبعضهم يؤمنون بخالق هذه الأسباب ومُسخِّرها ، وبألها تعمل بقدرته وبمشيئته سبحانه وتعالى ... لذلك ترتبط مسائل القضاء والقدر بعقائد الناس ، ودرجات إيماهم ، وأُفق تصوُّرهم لمسائل الدين ، فهي مسائل ترتبط بإدراك الناس للحكمة والهدف الذي خُلق الإنسان من أجله ..

﴿ وَمَا خَلَقْتُ ٱلْجِنَّ وَٱلْإِنسَ إِلَّا لِيَعْبُدُونِ ﴾ [الذاريات: ٥٦]

( ٱلَّذِي خَلَقَ ٱلْمَوْتَ وَٱلْحَيَوْةَ لِيَبَلُوَكُمْ أَيُّكُمْ أَيُّكُمْ أَيُّكُمْ أَيُّكُمْ أَيُّكُمْ أَيُّكُمْ أَيُّكُمْ أَيُّكُمْ أَيُّكُمْ أَيْكُمْ أَيْمُ أَيْكُمْ أُلْكُونُ أُنْكُونُ أُونُ أَيْكُمْ أَيْكُمْ أَيْكُمْ أَيْكُمْ أَيْكُمْ أَيْتُوالِكُمْ أَيْكُمْ أُلْكُمْ أُلِكُمْ أُلْكُمْ أُلْكُمْ أُلْكُمْ أُلْكُمْ أُلِكُمْ أُلْكُمْ أُلْكُمْ أُلْكُمْ أُلْكُمْ أُلْكُمْ أُلْكُمْ أُلْكُمْ أُلْكُمْ أُلْكُ

وما أكثر التخيلات والتصوُّرات والتَّأويلات التي أحاطت بهذه المسائل ، والتي تأرجحت بين الجبرية التامة التي تجعل من الإنسان مسلوب الإرادة والاختيار ، وبين حرية

الاحتيار التامَّة التي تجعل من الإنسان سيِّداً لكلِّ شيء ، وكأنَّه احتار كلَّ شيء في حياته .. لذلك فمسائل القضاء والقدر ، هي أقرب ما تكون إلى الفلسفة المرتبطة بذاتيَّة النَّفس وبمنظارها إلى الحياة ..

وحتى يكون بحثنا أقرب ما يكون إلى الحقيقة ، ومستقلاً عن الفلسفات الوضعيَّة وتصوُّراها ، لا بدَّ من الانطلاق من مقدمات ثابتة مستمدَّة من عمق كلمات الله تعالى ، وناتجة عن إسقاط نور الحق في كلمات الله تعالى على خبايا النفس ، من أجل الوصول إلى نتائج تقرُّها كلمات الله تعالى ، وبالتالي يقبلها العلم والعقل والمنطق ..

ومن هنا كانت مقدّمات هذه النظريّة مقدّمات قرآنيّةً علميّة ، وكان الرابط الذي يربط مقدّماتها باتّجاه نتائجها رابطاً عقليّاً منطقيّاً .. فمقدّمات هذه النظريّة ( القَدَر ) وتحاليلها ونتائجها لا تخرج عن إطار العلم والعقل والمنطق ، ولا يمكن لحقائق العلم والعقل والمنطق أن تتعارض مع نتائج هذه النظريّة .. لذلك فهي نظريّة قرآنيّة علميّة فلسفيّة ..

وهي ليست فلسفةً حمقاء مادّها الخيال البشري وقالبها هوى النفس وهدفها فرقعة إعلاميّة للفت الأنظار ، وليست عملاً أدبيّاً أو شعراً مادّته الأحلام وقالبه الغي وهدفه عمل لا علاقة له بالفكر .. إنّها منهجٌ واضحٌ كامل ، مادّته القرآن الكريم وثوابت العلم والمنطق ، وقالبه العقل ، وهدفه الحقيقة ..

وفي هذه النظريّة لا نهمل الفلسفات الوضعيّة ، ولكنّنا لا نعتبرها مقدّمات ننطلق منها ، لأنّها من وضع البشر ، وليست مطلقة ، فهي نسبيّة تتعلّق بوعي البشر وإدراكهم في أزمنة وأمكنة محدّدة ..

أمّا كلام الله تعالى المتعلّق بصفاته حلّ وعلا فهو كلامٌ مطلقٌ صالحٌ لكلّ زمانٍ ومكان ، ويحوي نمايات النظم الفلسفيّة والفكريّة والقوانين الكونيّة التي تحكم هذا العالم ..

لذلك فكلّ ما يحمله القرآن الكريم من صورٍ ومعان للمسائل المطروحة هو المقدّمة الكبرى من مجموعة المقدّمات المتناولة في برهان هذه النظريّة ..

وهناك مقدّمة أُخرى معتمدة في برهان هذه النظريّة ، هي أنّه لا تُوجَد في القرآن الكريم كلمة قرآنيّة مستقلّة في الرسم ، تصف وتسمّي مسألةً لها خصوصيّتها الخاصّة بها ، وتضيء جانباً خاصّاً مستقلاً عن الجوانب التي تضيئها الكلمات الأخرى المرادفة لها حسب تصوّر البشر .. ولو كانت الكلمات المترادفة حسب تصوّر البشر - تصف وتسمّي وتضيء الجانب ذاته للمسألة ذاتها ، لَمَا أنزل الله تعالى هذه الكلمات المختلفة رسماً وقراءةً للمسألة نفسها ..

لذلك فإن وراك الحدود بين هذه الكلمات المترادفة - حسب تصوّر البشر - والإبحار بعمق في هذه الحدود التي تفصل بين هذه المسائل المتشابحة ، أو بين أسماء الصفات المتشابحة للمسألة الواحدة ، هو مقدّمة من مجموعة المقدّمات المعتمدة في برهان هذه النظريّة ..

ويجب ألا يُفهَم من مسألة عدم وجود ترادف مطلق بين الكلمات القرآنيّة ، أنَّ أسماء الصفات المرتبطة بمسألة ما ، والتي تصف لنا جوانب هذه المسألة ، تعني تجزئة هذه المسألة إلى أجزاء ترتبط بالمترادفات التي تصف وتسمّي هذه المسألة ، أو أنَّ هذه المترادفات تصف مسائل متباينة ، كما ذهب بعضهم إلى ذلك ..

وفي سياق الحديث عن هذه المسألة علينا أن ندرك مسألةً هامّة جداً ، هي أنّه ليس كلّ من انطلق من مقدّمات صحيحة وصل إلى نتائج صحيحة ، فلا بدّ أن تكون عمليّة ربط المقدّمات بنتائجها أيضاً صحيحة ، وأن تكون النتائج مرتبطةً ارتباطاً تامّاً بهذه المقدّمات ..

فتأويل المقدّمات - ولو كانت صحيحة - وتوليفها ودفعها باتّجاهات غير صحيحة ، يوصل إلى نتائج أكثر خطورة ممّا لو تمّ الانطلاق من مقدّمات غير صحيحة ، لأنّه في هذه الحالة ستلوذ النتائج الخاطئة المزيّفة خلف مقدّماتها الصحيحة ، فيحسبها ضعيفو الإدراك أنّها صحيحة ، ويكون كشف حقيقتها - بالنسبة لهم - أصعب من تلك التي يعلمون أنّها انطلقت من مقدّمات خاطئة ..

إنَّ عطف الصفات بعضها على بعض للشيء (أو الأمر) الواحد - حيث تُعبّر عن ذلك مجموعة الكلمات المترادفة حسب تصوّرنا - يعني أنَّ هذا الشيء ( أو الأمر ) يملك تلك الصفات المتعدّدة ..

لو نظرنا إلى القرآن الكريم ، لوجدناه روحاً من أمر الله تعالى ..

### ( وَكَذَالِكَ أُوْحَيْنَآ إِلَيْكَ رُوحًا مِّنْ أُمْرِنَا ۗ ) [ الشورى: ٥٦]

وهذا الروح له آثاره في عالمنا المادّي ، حيث نتفاعل معه في الحياة الدنيا عبر صفة القراءة وعبر صفة الكتابة وعبر صفة الذكر وصفة الفرقان .. لذلك كانت أسماء الصفات ( القرآن ، الكتاب ، الذكر ، الفرقان ، الكوثر .... ) هي أسماء صفات لهذا المنهج الذي تعهّد الله تعالى بحفظه ..

وقد رأينا في النظريّة الثالثة ( الحقّ المطلق ) أنَّ كلمة ( القرآن ) هي اسم ذات للكتاب الذي أنزله الله تعالى ونزّله على محمّد على ، كما أنَّ كلمة (التوراة) هي اسم ذات للكتاب الذي عمل به موسى عليه السلام حكم به النبيّون ، وكما أنَّ كلمة ( الإنجيل ) هي اسم ذات للكتاب الذي آتاه الله تعالى لعيسي عليه السلام .. ولكنّ هذا لا يعني أنَّ كلمة ( القرآن ) ليست اسم صفة أيضاً ، فأسماء الذات هي - في الوقت ذاته - أسماء صفات ، بينما أسماء الصفات لا تكون أسماء ذات ..

صحيحٌ أنَّ صفة القراءة لها خصوصيّتها التي تميّزها عن صفة الكتابة ن وعن صفة الذكر ، وعن صفة الفرقان .... ولكنَّ كلِّ نصّ قرآني هو ذاته يحمل جميع هذه الصفات ، فهو ذاته قرآن لأنّه مقروء ، وهو ذاته كتاب لأنّه مكتوب ، وهو ذاته ذكر لأنّه يحمل منهج الهداية الذي يذكّر بالآخرة ، وهو ذاته فرقان لأنّه يفرّق بين الحقّ والباطل والحلال والحرام

إنَّ صفة القراءة المرتبطة باسم القرآن تعني أنَّه مقروء وأنَّه كلام ينطلق على اللسان ، وإنَّ صفة الكتابة المرتبطة باسم الكتاب تعني أنَّ هذا القرآن مكتوب ومحفوظ أيضاً ...

﴿ بَلْ هُوَ قُرْءَانٌ مَّجِيدٌ ﴿ فِي لَوْحٍ مُّحْفُوظٍ ﴾ [البروج: ٢١ – ٢٢]

وإنّ صفة الذكر تعني أنَّ هذا الكتاب المقروء يحمل الذكر والهداية التي تذكّر الإنسان وهديه إلى ما يريده الله تعالى ، وإنَّ صفة الفرقان تعني أنَّ هذا المنهج المقروء المكتوب الذي يحمل الذكر يفرّق بين الحقّ والباطل وبين الحلال والحرام .. وهكذا فهذه أسماء صفات للمنهج الإلهي المعجز ( القرآن الكريم ) ..

وقد ذهب بعضهم إلى تأويل مسألة عدم وجود ترادف مطلق بين الكلمات القرآنيّة ، التي تصف لنا صفات هذا المنهج ( القرآن الكريم ) ، إلى أنَّ أسماء الصفات لهذا المنهج الإلهي ، يرتبط كلِّ منها بجزء ما من القرآن الكريم ..

لقد فات هؤلاء أنَّ القرآن الكريم يتعلَّق بصفات الله تعالى ، وأنَّنا نستفيد من هذه الصفات و نتفاعل مع عطاءاتها ، كما أنّنا نستفيد من صفات القرآن الكريم و نتفاعل مع عطاءاتها ..

وهذه الصفات التي عبّرت عنها كلمات الله تعالى مثل : قرآن ، كتاب ، ذكر ، فرقان ..... تُرَدُّ جميعها إلى أمرٍ واحد هو القرآن الكريم ، كما أنَّ أسماء الصفات لله تعالى تُرَدُّ جميعها إلى الذات الإلهيّة لله تعالى ...

فهل وجود أسماء صفات عديدة للذات الإلهيّة في القرآن الكريم يعني أنَّ الله تعالى مكوَّن من أجزاء تُقابل هذه الصفات ؟!!! .. وهل يعني أنَّ هذه الصفات ترتبط بذوات مختلفة ؟!!! .. سبحان الله وتعالى عن ذلك علواً كبيراً ..

لننظر إلى الصور القرآنيّة التالية ..

﴿ وَلِلَّهِ ٱلْأُسْمَآءُ ٱلْخُسْنَىٰ فَٱدْعُوهُ بِهَا ﴾ [الأعراف: ١٨٠]

﴿ قُلِ آدْعُواْ ٱللَّهَ أَوِ آدْعُواْ ٱلرَّحْمَانَ ۗ أَيًّا مَّا تَدْعُواْ فَلَهُ ٱلْأَسْمَآءُ ٱلْخُسْنَى ﴾ [الإسراء:

( هُوَ ٱلْأَوَّلُ وَٱلْآخِرُ وَٱلظَّنهِرُ وَٱلْبَاطِنُ ۗ ] [ الحديد: ٣]

فهل عطف أسماء الصفات لله تعالى يعني أنَّها ترتبط بأسماء ذوات مختلفة ؟!!! ..

۱۸

إنَّ لكلِّ من الكلمات القرآنيَّة المترادفة – حسب تصوّر البشر – خصوصيَّة خاصَّة بما ، وهذه الخصوصيَّة هي الصفة التي تضيئها هذه الكلمة – من بين مرادفاتها – بالنسبة لاسم الذات الذي تصفه مجموعة أسماء الصفات ( المترادفات ) ..

لقد أنزل الله تعالى في كتابه الكريم كلَّ صفة من صفات كتابه الكريم ( القرآن الكريم ) حسب سياق الحديث وحسب الصورة المعروضة في كلِّ نص ..

﴿ وَإِذَا قُرِئَ ٱلْقُرْءَانُ فَٱسْتَمِعُواْ لَهُ وَأَنصِتُواْ لَعَلَّكُمْ تُرْحَمُونَ ﴾ [ الأعراف: ٢٠٤]

﴿ فَإِذَا قَرَأْتَ ٱلْقُرْءَانَ فَٱسْتَعِدْ بِٱللَّهِ مِنَ ٱلشَّيْطَينِ ٱلرَّحِيمِ ﴾ [النحل: ٩٨]

﴿ أَقِمِ ٱلصَّلَوٰةَ لِدُلُوكِ ٱلشَّمْسِ إِلَىٰ غَسَقِ ٱلَّيْلِ وَقُرْءَانَ ٱلْفَجْرِ اللَّهِ اللَّهُمْ اللَّهُ عَسَقِ ٱلَّيْلِ وَقُرْءَانَ ٱلْفَجْرِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّ

﴿ وَقَالَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ لَا تَسْمَعُواْ لِهَنذَا ٱلْقُرْءَانِ ﴾ [ فصّلت : ٢٦ ]

﴿ فَقَالُواْ إِنَّا سَمِعْنَا قُرْءَانًا عَجَبًّا ﴾ [الحن: ١]

لقد وردت في هذه الآيات الكريمة صفة القراءة دون غيرها ، لأنَّ الصورة المنقولة تتعلَّق بصفة القراءة ، أي النطق عبر اللسان وإظهار القراءة ..

وعندما أراد الله تعالى أن يبيّن لنا أنَّ هذا القرآن المقروء هو أيضاً محفوظٌ كتابة في اللوح المحفوظ ، أورد صفتى القراءة والكتابة معاً ..

﴿ إِنَّهُ مَ لَقُرْءَانٌ كَرِيمٌ ﴿ فِي كِتَنبٍ مَّكْنُونٍ ﴾ [ الواقعة : ٧٧ – ٧٨ ]

﴿ بَلَ هُوَ قُرْءَانٌ مَّجِيدٌ ﴿ فِي لَوْحٍ مَّخْفُوطٍ ﴾ [البروج: ٢١ – ٢٢ ]

ولننظر في الآيات الكريمة التالية التي تتداخل فيها صفات القراءة والكتابة والذكر ..

(الرَّ تِلْكَ ءَايَتُ ٱلْكِتَبِ وَقُرْءَانٍ مُّبِينٍ ﴾ [الححر: ١]

(طسَّ تِلْكَ ءَايَنتُ ٱلْقُرْءَانِ وَكِتَابِ مُّبِينٍ ﴾ [النمل: ١]

#### ﴿ إِنَّ هُوَ إِلَّا ذِكْرٌ وَقُرْءَانٌ مُّبِينٌ ﴾ [ يس: ٦٩]

#### ﴿ كِتَنْ فُصِّلَتْ ءَايَنتُهُ و قُرْءَانًا عَرَبِيًّا لِّقَوْمِ يَعْلَمُونَ ﴾ [ فصلت : ٣ ]

إنَّنا نرى أنَّ العطف هو عطف صفات لأمر واحد ، وليس عطف أشياء منفصلة ..

ولننظر إلى النصّ القرآني التالي الذي تتداخل فيه صفات القراءة والكتابة والذكر لكلمات الله تعالى وقوله ( القرآن الكريم ) ..

﴿ حَمْ ۞ وَٱلْكِتَكِ ٱلْمُبِينِ ۞ إِنَّا جَعَلْنَكُ قُرْءَ ٰ نَّا عَرَبِيًّا لَّعَلَّكُمْ تَعْقِلُونَ ۞ وَإِنَّهُ مِنْ الْذِكْرَ صَفْحًا أَن وَإِنَّهُ مِنْ أُمِّرِ ٱلْكِتَكِ لَدَيْنَا لَعَلِيُّ حَكِيمٌ ۞ أَفْنَضْرِبُ عَنكُمُ ٱلذِّكْرَ صَفْحًا أَن كُنتُمْ قَوْمًا مُسْرِفِينَ ﴾ [الزحرف: ١ - ٥]

إنَّ الذي جُعل قرآناً عربيًا هو الكتاب ، وإنَّ ما هو موجود في أمِّ الكتاب هو القرآن ، وهو ذاته ما يصفه الله تعالى بالذكر ..

ولننظر إلى النصّ القرآني التالي الذي تتداحل فيه صفات الذكر والقرآن والكتاب ..

﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ بِٱلذِّكْرِ لَمَّا جَآءَهُمْ أَوَإِنَّهُ لِكِتَبُ عَزِيزٌ ﴿ لَا يَأْتِيهِ ٱلْبَطِلُ مِنْ بَيْنِ يَدَيْهِ وَلَا مِنْ خَلْفِهِ عَنْزِيلٌ مِّنْ حَكِيمٍ حَمِيدٍ ﴿ مَّا يُقَالُ لَكَ إِلَّا مَا قَدْ قِيلَ لِلرُّسُلِ مِن قَبْلِكَ أَنِ رَبَّكَ لَذُو مَغْفِرَةٍ وَذُو عِقَابٍ أَلِيمٍ ﴿ وَلَوْ جَعَلْنَهُ قُرْءَانًا أَعْجَمِيًا لِلرُّسُلِ مِن قَبْلِكَ أَنِ رَبَّكَ لَذُو مَغْفِرَةٍ وَذُو عِقَابٍ أَلِيمٍ ﴿ وَلَوْ جَعَلْنَهُ قُرْءَانًا أَعْجَمِيًا لِلرُّسُلِ مِن قَبْلِكَ أَنِ رَبَّكَ لَذُو مَغْفِرَةٍ وَذُو عِقَابٍ أَلِيمٍ ﴿ وَلَوْ جَعَلْنَهُ قُرْءَانًا أَعْجَمِيًا لَللَّهُ مِن قَبْلِكَ أَنِ لَكَ أَنْ وَبَكَ لَذُو مَغْفِرَةٍ وَوَدُو عِقَابٍ أَلِيمٍ ﴿ وَلَوْ جَعَلْنَهُ قُرْءَانًا أَعْجَمِيلًا لَكَ اللَّهُ مِن قَبْلِكَ أَلِكَ أَنَا اللَّهُ مِن قَلْلُواْ لَوْلَا فُولِلّا فُصِلَتَ ءَايَئَةُ وَ أَعْلَى إِلَيْ فَلَ لَا يَعِيلٍ ﴾ [فَلْنَهُمْ عَمَى أَوْلَتَهِمْ عَمَى أَوْلَتَهُمْ عَمَى أَوْلَتَهِمْ عَمَى أَوْلَتَهِمْ عَمَى أَوْلَتَهِمْ عَمَى أَوْلَتَهِمْ عَمَى أَوْلَتَهِمْ عَمَى أَوْلَتَهِمْ عَمَى أَوْلَتَهُمْ عَلَى اللَّهُ فَي عَلَيْهُمْ عَمَى أَوْلَتَهِمْ عَمَى أَوْلَتَهُمْ عَمَى أَوْلَتُهِمْ عَمَى أَولَتَهِمْ عَمَى أَوْلَتَهُمْ عَلَى اللَّهُ مِنْ اللَّهُمْ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُمْ عَمَى أَوْلَتَهِمْ عَمَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُ لِللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُمْ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الْعَلَالِكُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُمْ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُمْ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُمْ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُمْ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُمْ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُمْ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُمْ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُمْ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُمْ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُمْ عَلَي

والقرآن الكريم يحوي أيضاً صفات الهدى والفرقان ..

﴿ شَهْرُ رَمَضَانَ ٱلَّذِي أُنزِلَ فِيهِ ٱلْقُرْءَانُ هُدًى لِلنَّاسِ وَبَيِّنَتٍ مِّنَ ٱلْهُدَىٰ وَٱلْفُرْقَانِ ﴾ [البقرة: ١٨٥]

فالهدى والفرقان ليست أجزاءً خاصّة من القرآن الكريم دون غيرها ، إنّها من صفات القرآن الكريم الذي نزل دفعة واحدة ليلة القدر من اللوح المحفوظ إلى السماء الدنيا ، شأهما بذلك شأن صفات القراءة والكتابة والذكر ...

وقد وصف الله تعالى في كتابه الكريم الرسولَ عليه بأسماء صفات عديدة ..

﴿ يَتَأْهَلَ ٱلْكِتَنبِ قَدْ جَآءَكُمْ رَسُولُنَا يُبَيِّنُ لَكُمْ عَلَىٰ فَتْرَةٍ مِّنَ ٱلرُّسُلِ أَن تَقُولُواْ مَا جَآءَنَا مِنْ بَشِيرِ وَلَا نَذِيرٍ ۖ فَقَدْ جَآءَكُم بَشِيرٌ وَنَذِيرٌ ۗ وَٱللَّهُ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءِ قَدِيرٌ ﴾ [المائدة 19:

فهل وحود العطف بين صفتي البشير والنذير للرسول على يعني أنَّ البشير هو شخصٌّ آخر غير النذير ؟!!! ..

ولننظر إلى الصورة القرآنيّة التالية ..

### ﴿ يَتَأَيُّنا ٱلنَّبِيُّ إِنَّا أَرْسَلِّنكَ شَهِدًا وَمُبَشِّرًا وَنَذِيرًا ١ وَوَدَاعِيًا إِلَى ٱللهِ بِإِذْنِهِ وَسِرَاجًا مُّنيرًا ﴾ [المائدة: ١٩]

فهل الرسول محمّد ﷺ الذي أرسله الله تعالى شاهداً هو شخص آخر غير الْمُبشّر ؟!!! .. وهل هو شخص اخر غير النذير ؟!!! .. وهل هو شخص احر غير الداعي إلى الله تعالى بإذنه ؟!!! .. وهل هو غير الشخص الذي وصفه الله تعالى بالسراج المنير ؟!!! ... ام هل الرسول على مكوَّن من أجزاء ، جزء اسمه الرسول ، وجزء اسمه محمّد ، وجزء اسمه البشير ن و جزء اسمه النذير ؟!!! ..

صحيحٌ أنَّ كلُّ صفة من هذه الصفات لها خصوصيَّتها وإطارها الذي يميّزها عن غيرها من الصفات الأخرى ، بحيث لا تنوب صفة عن أُخرى ولا تلغيها ، وأنَّ كلَّ صفة لها در جتها و حاملها و توضعها في إطار المكان والزمان ، ولكنّها كلُّها صفات يتّصف بها ﷺ ، وهذه الصفات قد يتّصف بما أيُّ إنسان بنسب تتعلّق بدرجة خلاصه لله تعالى وحمله لمنهج الله تعالى .. وهكذا فإنَّ إدراك عدم وجود ترادف مطلق بين أسماء الصفات في القرآن الكريم إدراكاً صحيحاً سليماً ، والاستفادة من خصوصيّة الصور القرآنيّة التي تحملها واحدات الوصف والتسمية ( الكلمات ) ، هو مقدّمة من المقدّمات المعتمدة في برهان هذه النظريّة ..

ولذلك سنرى – إن شاء الله تعالى – أنَّ الروح مسألة مستقلّة تماماً عن النفس ، وأنَّ الإرادة مسألةٌ لها حدودها التي تميّزها عن المشيئة ، وأنَّ القضاء مسألةٌ مستقلّة عن مسألة القَدَر ، وأنَّ إرادة الشرّ متعلّقة بالإنسان وليست متعلّقة بالله تعالى ..

وسنرى – إن شاء الله تعالى – أنَّ كلَّ التعريفات التي وُضعت لهذه المسائل والتي لم تُستنبَط من القرآن الكريم ، هي تعريفات ومصطلحات فلسفيّة تاريخيّة ، وليست عين الفلسفة الإسلاميّة الحقّ التي يحملها كتاب الله تعالى ، كما يظنّ الكثيرون ..

وننطلق في برهان هذه النظريّة من مقدّمة أُخرى ، هي النظر – أثناء بحثنا في مسألة قرآنيّة ما – في جميع الصور القرآنيّة التي تحوي الكلمة ومشتقّاتها التي تصف هذه المسألة في القرآن الكريم ، وبحيث يكون الاستنتاج مستخلصاً ومنسجماً ومطابقاً تماماً لجميع الصور القرآنيّة في القرآن الكريم ، والمصوّرة للمسألة ذاتها ..

القرآن الكريم يصوّر أيَّ مسألة من المسائل التي يحملها عبر مشاهد في حلقات مختلفة ، بحيث تصوّر كلّ حلقة من هذه الحلقات مرحلة من جوانب هذه المسألة .. لذلك حتى نرى المسألة من جميع جوانبها وفي كلِّ مراحلها ، لا بدّ من النظر إلى جميع المشاهد التي يصوّرها القرآن الكريم بالنسبة لهذه المسألة ..

وبما أنَّ مسائل القضاء والقدر هي مسائل غيبيّة ، لذلك كان الانطلاق من إدراك متعلّقاتها الماديّة ، هو الخطوة الأولى باتّجاه فهم هذه المسألة وإدراك إطارها ، ولذلك لا بدّ من توضيح مفاهيم المادّة والمكان والزمان ، وكيف أنَّ لهذا العالم المادّي المحكوم لقوانين المكان والزمان ماهيّته الخاصّة به ، وأنّنا محكومون بتصوّراتنا لقوانينه الماديّة .. وقد تمّ تبيان هذه المسائل في الفصل الأوّل ( المادّة ، المكان ، الزمان ، مراتب الوجود ) ..

وبعد إدراك الجانب المادّي للحياة – ساحة المادّة والمكان والزمان – لا بدّ من إلقاء الضوء على الساحة الأُخرى التي نتفاعل معها ، والتي تنتمي إليها أنفسنا ، وهي ساحة ما فوق المادّة والمكان والزمان .. ولذلك لا بدّ من توضيح مفهومي الروح والنفس وإدراك حدود هاتين المسألتين في كتاب الله تعالى ..

و بعد ذلك نُلقي الضوء على الحدود التي تفصل بين عالمي الغيب والشهادة ، وكيف أنَّ هذه الحدود تختلف حسب المنظار الذي ينظر منه البشر ، وحسب درجات علمهم وإدراكهم ...

وبعد ذلك نُلقي الضوء على الحدود التي تفصل الإرادة عن المشيئة ، وقد تمَّ تبيان هذه المسائل في الفصل الثاني ( الروح والنفس ، الغيب والشهادة ، الإرادة والمشيئة ) .

ثمّ ننطلق بعد ذلك لإلقاء الضوء على مفهوم القضاء حسب ما تصوّره لنا مشتقّات هذه الكلمة في القرآن الكريم ، وكيف أنَّ القضاء مسألة مستقلّة لها حدودها التي تميّزها ..

وبعد إدراك مفهوم القضاء ، نُلقي الضوء على مفهوم الجبر والاختيار ، وعلى الحدود التي تفصل بين قوى الجبر والاختيار في حياة الإنسان ، وذلك بناء على المفاهيم السابقة ، وحسب ما يُصوّره لنا القرآن الكريم ، وقد تمّ تبيان ذلك في الفصل الثالث ( القضاء ، الجبر والاختيار ) ..

وللانطلاق باتّجاه إدراك مفهوم القدر لا بدّ من توضيح مفهومي العلم والوجود ، وكيف أنَّ علم الله تعالى ووجوده يختلفان عن علم الإنسان ووجوده .. وبعد ذلك ننطلق باتّجاه النتيجة النهائيّة ، وهي توضيح مفهوم القَدَر كما ترسمه كلمات الله تعالى ، وقد تمّ تبيين ذلك في الفصل الرابع ( العلم والوجود ، القَدَر ) ..

وترتيب تبيان هذه العناصر ( ابتداءً من المادّة والمكان والزمان ومراتب الوجود ، فالروح والنفس ، فالغيب والشهادة ، فالإرادة والمشيئة ، فالقضاء ، فالحبر والاختيار ، فالعلم والوجود ، فالقدر ) هو ترتيب يقتضيه إدراك مضمون هذه النظريّة ، عبر الانطلاق

من المقدّمات باتّجاه النتائج .. فلا يمكن إدراك مضمون هذه النظريّة إدراكاً سليماً كاملاً إلاّ بالمرور من هذه الأبحاث ، وبالترتيب المعروض في هذا الكتاب ..

إنَّ البحثَ والتعمّقَ في كتاب الله تعالى بطريقٍ عقليٍّ منطقيٍّ ، هو عين الأصوليّة الفكريّة الحقّ ، التي تعني العودة إلى الحقّ الذي يحمله كتاب الله تعالى ، ومردّ ذلك أنَّ هذا الأصل ( القرآن الكريم ) ليس وضعيًا من صنع البشر .. أمّا مصطلح الأصوليّة الوضعي الذي يعني العودة إلى ما وصلنا عن السلف ، دون معايرة حقيقيّة على منهج الله تعالى ( القرآن الكريم ) ، فهو يعني الخروج على الأصل ( القرآن الكريم ) ، بدرجة تتناسب مع خالفة الموروث لصريح دلالات كتاب الله تعالى ..

وهكذا .. فاستعمال العقل والمنطق أثناء البحث في منهج الله تعالى (شريطة الانطلاق من مقدّمات قرآنيّة للوصول إلى نتائج يقرّها القرآن الكريم والعقل والمنطق) يعني كشف حوانب من هذا المنهج كانت مجهولةً بالنسبة لنا نحن البشر ..

وما نعنيه بالعقل والمنطق هو ما أعطاه الله تعالى للإنسان وميّزه به من قدرة على موازنة الأمور ومعرفة الطيب من الخبيث والرشد من الغي .. هذا العقل الذي إن جمّده الإنسان ولم يستخدمه ، أصبح أقرب إلى الأنعام منه إلى الإنسان ..

## ﴿ أَمْ تَحْسَبُ أَنَّ أَكْثَرَهُمْ يَسْمَعُونَ أَوْ يَعْقِلُونَ ۚ إِنَّ هُمْ إِلَّا كَٱلْأَنْعَامِ ۗ بَلَ هُمْ أَضَلُّ سَبِيلاً ﴾ [الفرقان: ٤٤]

والعقل قوّة فاعلة إن لم تُوجَّه بالاتّجاه الصحيح ، وإن لم تكن مادّة الفكر الأولى التي يتناولها العقل مادّةً حقيقيّة ، فإنَّ بناء الفكر الذي يأتي به العقل سيكون من مادّة الخيال والوهم ، وبالتالي سيبتعد بصاحبه عن الحقيقة ..

إنَّ الاعتقاد بأيِّ مسألة يتوقّف على شرطين :

- ١ صدق البرهان وقوّته ومدى مطابقته لحقيقة المسألة وجوهرها ..
- ٢ وعي الإنسان وإدراكه في فهم هذا البرهان ، ومدى تجرّده ، وعشقه للحقيقة ،
   وتحرّره من ضلال النفس وهواها ..

و تفضلوا إلى برهان هذه النظرية ..

۲٤

وفي برهان هذه النظريّة سننطلق – إن شاء الله تعالى – من مقدّمات ثابتة مطلقة تستمدّ روحها من القرآن الكريم ، ومادّها من ثوابت العلم والعقل والمنطق ، لتكون برهاناً يضيء جوهر الحقيقة ، ويرسم حدود إطارها ، وبذلك نكون قد أوفينا بالشرط الأوّل .. أمَّ الشرط الثاني فيعود إلى وعي القارئ وتجرّده ، وإلى لبّه وصدق إرادته في إدراك الحق ، وهذا يتعلّق بقربه وابتعاده عن ساحة العلم والمنطق والإيمان ..

المبهندس عدنان السرفاعي

\* \* \*

مركز الذِّكْر للدراسات الإسلامية موقع: موقع: الكاتب والمفكِّر الإسلامي الممندس عدنان الرفاعي الممندس عدنان الرفاعي www.thekr.net adnan@thekr.net

#### المادّة

..منذ أن وعى الإنسان ذاته ، وبدأ عقله يستخلص من المحسوسات الماديّة الآتية من المحسوسات الماديّة الآتية من عالم المادة المحيط به مدركات عقليَّةً يبني عليها معرفته المباشرة .. منذ ذلك الوقت بدأ يفكّر في أصل المادة ، وماهيتها ، و من أين جاءت ، وكيف رُتِّبت بهذا الشكل ..... إلح .. ومع تطوُّر الحضارات وتطوُّر الفكر الإنساني تطوَّر هذا التفكير ، وكثرت هذه الاستفسارات ، حتى أصبحت حجر الزاوية في بناء الفلسفة الإنسانية ..

لقد نظر الفلاسفة القدماء إلى المادة ، محاولين معرفة أصلها ، فرؤوا أنَّه لا بُدد من افتراض مادة أولى تكون أصل الموجودات في هذا الكون .. وقد اختلفوا في تحديد هذه المادة التي افترضوها ، فمنهم من قال إنَّ هذه المادة هي الماء ، ومنهم من قال إنَّها الهواء ، ومنهم من قال إنَّها الهواء ، ومنهم من قال إنَّها النار ، ومنهم من قال إنَّ الوجود أصله ليس عنصراً واحداً ، بل أربعة عناصر ماديَّة هي التراب والهواء والنار والماء ، وإن اختلاف مواد هذا الكون تابع لاختلاف هذه العناصر في كلِّ مادة ..

ومنهم من قال هذه العناصر لا بُدَّ أنت تحمل الصفات المادية وغيرها ، والتي تحملها جميع عناصر هذا الكون ، ورأوا أنَّ العدد هو الصفة الوحيدة التي تحقق ذلك ، وبما أنَّ الواحد هو أصل الأعداد ، وهذه الأعداد هي تكرار للواحد ، فقد اعتبروا أنَّ الواحد هو أصل الكون ..

ومنهم من قال إنَّ الذرّات هي أصل مادة هذا الكون ، وهــي متــشابهة ومتجانــسة ومتحركة بذاتها ، وإنَّه نتيجة للحركة والاختلاف في تلاقي هذه الذرّات وتآلفها في الجسم المادي ، تنتج الصفات المختلفة لمود هذا الكون ..

وما حملهم على إرجاع الكون إلى مادة واحدة ، أو مجموعة مواد هي أصل المواد

المختلفة في هذا الكون ، إلا سببان :

١ – تغيُّر شكل المادة وحركتها في هذا الكون ...

عدم تصوُّرهم العدم والخلق من العدم ...

وهكذا عجزوا عن تصور الخلق من العدم ، فافترضوا مادة أولى خُلقت منها محسوسات هذا الكون .. وسبب عجزهم عن تصوُّر عن تصوُّر الخلق من العدم يتبع للتصورات المادية ( المكانية الزمانية ) للنفس .. تلك التصورات التي تُسبى على قياس التمثيل ..

لقد تعوَّد الإنسان على وجود صورة للمادة ، وعلى عدم وجود صورة من غير المادة ، فالصورة والمادة تدخلان النفس البشرية ( عن طريق الحواس التي هي آليات النفس الحسيَّة حين وجود هذه النفس داخل الجسد ) بشكل متلازم دون انفصال ، وذلك في عالم المادة المحيط بنا في الحياة الدنيا ..

فلا يمكن للنفس البشرية ( من حلال معرفتها المباشرة التي تأخذ مقدماتها من عالم المادة عن طريق الحواس ) أن تدرك الانفصال بين المادة والصورة .. فالصورة ( في عالم المادة والمكان والزمان ) لا يمكن أن تظهر إلا " في مادة ، والمادة لا يمكن أن تظهر إلا في صورة

. .

وبما أنَّ آليات النفس الماديَّة (حين وجود النفس داخل الجسد) وظيفتها تحسسُ الأجسام الماديَّة ، لذلك فقد اكتسبت هذه النفس (المعرفة المباشرة للعقل البشري) أكثر تصوراتما من هذا المحيط المادي .. وبالتالي فإنَّ تصورُ مسألة مادَّة الكون وأصلها وخلقها ، لا بُدَّ أن ينصبغ بمقياس التمثيل الذي انصبغت به النفس ، حيث تعوَّدت على رؤية تحويل المادة من شكل لآخر ، ولم ترَ هذه النفس خلقاً للمادة من العدم .. هذا ما أدَّى إلى افتراضات بعض الفلاسفة عن أصل المادة وماهيتها ..

وقد قاد منهج التفكير السليم بعض الفلاسفة إلى القول بأنَّ هذه المادة القديمة المفروضة ، يستحيل أن تكون شيئاً ، لأنها بلا صورة ، ولكنها تتمتع بقابلية التَّلقِّــي ، أي أنَّ

هذه المادة القديمة ( التي فرضوها ) بلا صفة ولا شكل ولا لون ولا حجم ولا طعم ولا رائحة ..... إلخ ، فذلك هو خواص لهذه الصورة ، وهي ( كما فرضوا ) بلا صورة ..

فهذه المادة التي بلا صورة (حسب افتراضهم) هي خارج حدود المكان والزمان، وهي غير محسوسة، فهي إذن خارج حدود هذه الدنيا.. وعندما تتلقَّى هذه المادة المفروضة صورتها، تملك صفات المادة المحسوسة (شكل، لون، وزن .....إلخ)، وبالتالي تصبح داخل حدود المكان والزمان، أي أنها تدخل حدود عالم الدنيا..

إنَّ محاولة معرفة خلق المادة ، تقودنا وعبر جميع الفرضيات إلى نتيجة واحدة ، هـي أنَّ المادة الأولى التي خلق منها هذا الكون هي العدم .. هذا الخلق من العدم عندما تحاول النفس البشرية تصورُه ، تكون النتيجة تصورات كالتي رأيناها ..

فالذي قال بأنَّ أصل مادة الكون هو الماء أو الهواء أو ..... إلخ ، كأنه لم يقل شيئاً ، لأنه سيُطلَب منه أن يُبيّن للآخرين من أيِّ شيء خُلقت هذه المادة التي فرضها ، وإن جاء خياله بمادة ما ، سيُطلَب منه أن يُبيّن للآخرين من أيِّ شيء خُلقت هذه المادة الأخيرة ، وهكذا ..... وفي النهاية سيُسلم هذا القائل (إن كان سليم العقل) أنَّ المادة الأولى اليي خُلق منها هذا الكون هي العدم ..

والذي قال إنَّ هذه المادة هي بلا صورة وهي عبارة عن قابلية التلقي ، ولا تملك أي صفة ، سيُطلب منه أن يُبيّن للآخرين ما هو الفارق بين مادته هذه التي فرضها وبين العدم ، وعندها سيجد ( إن كان سليم العقل ) أنَّه لا فارق بين مادته المفروضة وبين العدم ، لأنه لو كان هناك فارق ، فهذا يعني أنَّ هناك صفةً ما أو أكثر تميِّز هذه المادة عن العدم ، وهذا مخالف للفرض الذي فرضه وهو أنَّ هذه المادة بلا صورة ولا صفة .. وسينتهي به الأمر إلى الاعتراف بأنَّ هذه المادة هي العدم ، أو مخلوقة من العدم ..

إنَّ كلَّ ما ندركه ونعلمه بالنسبة للمادة ، لا يتعدَّى الصفات المحسوسة لمــواد هــذا الكون ، وإنَّ الجزم بأي فرضية حول ماهيَّة المادة الأولى وحول نشأة الكون ، لا يضع هذه الفرضية في ميزان العلم ، لأننا لا نملك الدليل والشاهد على وقوع هذه الفرضية ..

# ﴿ ﴿ مَّاۤ أَشْهَدُ تُهُمۡ خَلْقَ ٱلسَّمَاوَاتِ وَٱلْأَرْضِ وَلَا خَلْقَ أَنفُسِهِمۡ وَمَا كُنتُ مُتَّخِذَ اللهُ اللهُ مَا كُنتُ مُتَّخِذَ اللهُ اللهُ عَضُدًا ﴾ [الكهف: ٥١]

وستبقى هذه الفرضية متأرجحةً بين الشَّك والظَّن والوهم والجهل والتقليد ، دون أن تصل إلى مستوى العلم الذي يملك البرهان والشاهد على وقوعها ..

وحتى ننطلق من مقدمات توصلنا إلى نتائج سليمة ، لا بُدَّ من تناول الحقائق العلمية التي توصَّل إليها العلم حول صفات المادة وخواصّها ..

تتكوَّن المادة من جزيئات مكوَّنة بدورها من ذرَّات ، فجميع المواد مكوَّنة في النهاية من ذرَّات .. ولا تختلف أنواع المواد الكثيرة إلاَّ باختلاف الجسيمات التي تكوّن هذه الذرّات ..

وتتكوَّن الذرة (حسب ما وصل إليه العلم) من:

1 - وحدات من الطاقة تسمى بالالكترونات تتحرك حول المركز (النواة) على مدارات محدَّدة و مستقرَّة ، بسرعة عشرات الألوف من الأميال في الثانية .. وبسبب دورالها السريع فإلها تملأ الفراغ الممتد حول النواة ، بشكل يتعذر فيه اقتراب أي ذرَّة أخرى إلى تلك المسافة لتنافرهما .. ولكلِّ مدار من المدارات سوية طاقة محدَّدة ، فإذا انتقل الإلكترون من مدار أبعد عن المركز (النّواة) إلى مدار أقرب فإنه يصدر طاقة ، وإذا انتقل عكس ذلك فإنه يمتصُّ طاقة .. وللالكترونات طبيعة ثنائية ، فهو أحياناً يسلك سلوك حسيم ، وأحياناً سلوك ظاهرة موجيَّة غير مادية كالأمواج الضوئية ..

النّواة: وتحوي تقريباً جميع كتلة الذّرة ، وتتكوّن بشكل أساسي من بروتونات ونيوترونات .. وهذه النواة صغيرة جداً بالنسبة للذّرة ، فقطرها يعادل جزءاً من عشرة الاف إلى مئة ألف جزء من قطر الذّرة ..

فالذرة مكونة من فراغ كبير ، فلو ضُغطت كهارب الذَّرَّات التي يتكوَّن منها جسم إنسان يزن (٨٠) كغ لدرجة يختفي فيها هذا الفراغ ، فإنما تشغل جزءاً صغيراً من الميلمتر

المكعب ، أمَّا باقي الجسم فهو فراغ تتخلله خطوط كهربائية ومغناطيسيَّة ..

ولنتصور نسبة الفراغ الكائن في حجم الذَّرَة ، علينا أن نقارن بين قطر الأرض وقطر الكرة التي تدور على سطحها الأرض أثناء دورانها حول الشمس ، فنسبة الفراغ في الحالتين متشابهة إلى درجة كبيرة ..

إنَّ الفارق بين ذرة عنصر وآخر ، يعود إلى الفارق في عدد البروتونات والنيوترونات الموجودة في النواة ، وإلى عدد الالكترونات التي تدور حول النّواة وطريقة تنظيمها .. وإنَّ الأنواع الكثيرة من المواد المختلفة ، تتألف من جزيئات كهربائية ليست إلاَّ مجرَّد صورٍ أو مظاهر من الطاقة ..

فلو نظرنا إلى العناصر الكيميائية ، ولاحظنا ما فيها من أوجه التشابه والاحتلاف ، سواء لونها أم صلابتها أم ثقلها أم ... إلخ ، لوجدناها جميعها تخضع لقانون واحد هو القانون الدوري للعناصر .. هذا القانون الذي ينصُّ على أنه لو رتَّبنا العناصر الكيميائية تبعاً لتزايد أوزانها الذَّرية (المتعلقة بمكوِّنات الذَّرة) ترتيباً دوريّاً ، لوجدنا أنَّ العناصر التي تقع في قسم واحد ، تؤلف فصيلة واحدة ، وتكون لها خواص متشابهة ..

لقد تمكن العلماء عبر هذا الترتيب من التنبّؤ بوجود عناصر مجهولة ، لم يكونوا قد توصلوا إليها بعد ، وتمكّنوا من خلال هذا القانون الكويي من التنبّؤ بخواص هذه العناصر المجهولة التي تنبّؤوا بها ، المجهولة وتحديدها بشكل دقيق .. وعندما أكتشفت هذه العناصر المجهولة التي تنبّؤوا بها ، حاءت صفاتها وخواصها مطابقة للصفات والخواص التي تنبّؤوا بها من خلال هذا القانون الكوبي ..

وعلى الرغم من التعقيد في تركيب كلِّ ذرّة من ذرّات العناصر العديدة ، فإلها جميعاً تتكوَّن من الأنواع الثلاثة نفسها من الجزيئات الكهربائية ( بروتونات - نيوترونات - الكترونات ) .. وقد كشف العلم الحديث أنَّ البروتونات والنيوترونات مركبة من أجسام أولية تعرف باسم الكواركات ، وأنَّ الالكترونات عبارة عن حسيمات أساسية تنتمي إلى فصيلة أخرى تعرف باسم الليبوتونات ..

وهكذا نرى أنَّ تطوُّر العلم يُبيّن الحقائق التي تحيط بماهية المادة ومكوِّناتها ، وأنه كلما اعتقد البشر ألهم أحاطوا علماً بمكوِّنات المادة ، معتقدين أنَّ هذه المكوِّنات هي اللبنات الأساسية لبناء حسم المادة ، كلَّما اعتقدوا ذلك ، يكشف لهم العلم أنَّ هذه المكوِّنات ليست كذلك ، وألها تتكوّن من مكوِّنات أخرى يعتقدون ألها هي الأساسية ، ومن ثمَّ يكشف لهم العلم أنَّ هذه الأحيرة هي الأحرى مكوِّنة من مكوِّنات أصغر ، وهكذا ..... فالإبحار في إدراك اللبنات الأولى للمادة ، ليس أسهل من الإبحار في إدراك حدود هذا الكون ...

ونرى أيضاً أنَّ مكوِّنات المادّة ليست جامدة ، وإنما تسبح في عالم من الحركة والحياة ، وأنَّ هناك طاقة تحرِّك هذه المكوِّنات مع بعضها بعضاً .. بل إنَّ هذه المكونات هي شكل من أشكال الطاقة ، وقد استطاع العلماء تحويل المادة إلى طاقة .. وما الطاقة النوويّة إلاَّ مثال على ذلك ..

لذلك تُعدُّ المادة عبارة عن طاقة جامدة ضمن إطار المكان والزمان ، وتُعدُّ الطاقة عبارة عن مادة متحرِّرة من هذا الإطار ..

إذن هناك قدرة في المادة ، تعطيها هُويّتها عن طريق تحريك مقوّمات هذه المادة ، وبالتالي احتلالها حيزاً من المكان ، وانصياعها لانسياب قانون الزمان ..

ولو تلاشت هذه القدرة المودعة في المادة ، والتي تعطيها هُويتها وحيثيات وجودها في عالم المكان والزمان ، وبالتالي جميع صفاتها وخواصها في هذا العالم .. لو تلاشت هذه القدرة لخرجت المادة من إطار المكان والزمان ، وبالتالي لانتهت إلى الزوال ..

وهذه القدرة المودعة في المادة ، ليست من ذات المادة ، فلو كانت كذلك لما أصبحت المادة محتاجة إليها حتى تبقى موجودة في عالم المكان والزمان ، فهي مودعة فيها .. لذلك إذا سحب مُودِع هذه القدرة قدرته من المادة ، لزالت هذه المادة ، وبالتالي لزالت السماوات والأرض ، لألها جميعاً مكوَّنة في النهاية من ذرّات مادية محتاجة في كل لحظة من وجودها إلى هذه القدرة ..

لذلك نرى أنَّ مُودِع هذه القدرة التي تعطي المادة حيثيات وجودها في كلِّ لحظة ، يمسك مادة هذا الكون ( السماوات والأرض ) في كلِّ لحظة من الزوال ، عن طريق إعطائها حيثيات هذا الوجود ، وبالتالي فإنَّ مادة هذا الكون محتاجة في كلِّ لحظة من وجودها إلى قدرة الخالق سبحانه وتعالى ، الذي يبقيها في عالم الوجود المكاني والزماني ، ونرى أنه لا يوجد أحدُّ غيره عزَّ وجلَّ يعيد مادة الكون إلى ساحة الوجود المكاني والزماني ، إنْ سحب الخالق سبحانه وتعالى حيثيات وجود هذه المادة ..

# ﴿ \* إِنَّ ٱللَّهَ يُمْسِكُ ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضَ أَن تَزُولًا ۚ وَلَإِن زَالَتَاۤ إِنْ أَمْسَكَهُمَا مِنْ أَحَدِ مِنْ اَحَدِ مِنْ اَلَّهُ يُمْسِكُ مُمّا غَفُورًا ﴾ [ فاطر: ٤١]

نرى في هذه الآية الكريمة أنَّ إمساك الله تعالى لمادة الكون من الزوال ، أتى بصيغة الاستمرارية ( يُمْسِكُ ) ، لذلك فالمخلوقات مُدانة بوجودها في كلِّ لحظة للخالق سبحانه وتعالى ..

وحيثيات وجود المادة في السماوات والأرض التي أودعها الله تعالى ، والتي تُقيم هذه المادة في عالم وجودها المكاني والزماني ، هي بحاجة أيضاً ( بالإضافة لخلقها ) في كلِّ لحظة إلى أمر الله تعالى ، حتى تقوم المادة في عالم المكان والزمان ، فإيداع حيثيات الوجود في المادة ، لا يعني ألها أصبحت أصيلةً ومستقلةً في وجودها عن أمر الله تعالى .. إنَّ هذه الحيثيات تُخرج المادة إلى ساحة الوجود المكاني والزماني في كلِّ لحظة بأمر الله سبحانه وتعالى ..

### ﴿ وَمِنْ ءَايَنتِهِ مَ أَن تَقُومَ ٱلسَّمَآءُ وَٱلْأَرْضُ بِأُمْرِهِ مَ ﴾ [ الروم: ٢٥]

وهكذا نرى أنَّ العلوم تستطيع أن تعطينا نظريات هامَّةً عن خواصِّ مواد الكون الموجودة بين أيدينا وصفاها وتفاعلاتها ، وذلك عبر إخضًاع هذه المواد للتجربة والمشاهدة ، ولكنها لا تستطيع أن تبيِّن لنا مصدر المادة الأولى وماهيَّتها التي بُني منها هذا الكون ، وكيف نشأت تلك الدقائق الصغيرة المتناهية في صغرها ، والوقوف عند جوهر آخر

اللبنات التي تكوِّن المادة وماهيَّتها ، والإحاطة التامة بالطاقة التي تربط هذه اللبنات بعضها ببعض ..

# ﴿ \* مَّا أَشْهَد بُهُمْ خَلْقَ ٱلسَّمَاوَاتِ وَٱلْأَرْضِ وَلَا خَلْقَ أَنفُسِهِمْ وَمَا كُنتُ مُتَّخِذَ اللهُ مَا أَشْهَد بُهُمْ خَلْقَ أَنفُسِهِمْ وَمَا كُنتُ مُتَّخِذَ اللهُ اللهُ اللهُ عَضُدًا ﴾ [الكهف: ٥١]

ويُثبت العلم أنَّ المادَّة حادثةٌ ، أي ألها مخلوقةٌ بعد أن كانت عدماً ، وأنَّ هناك زمناً قد مرَّ على خلقها .. لقد أُخضعت المادة للتجارب ، وثبت أنَّ خواص المادة تتغيَّر مع مرور الزمن ، لذلك ذهب العلماء إلى حساب الزمن الذي مرَّ على خلق المادة ، ونحن هنا لسنا بصدد تقييم هذا التحديد للزمن ودراسته ، ومدى اقترابه من الحقيقة ، ومدى سلامة المقدمات التي استُند عليها في تحديد هذا الزمن .. إنَّنا بصدد جوهر مسألة الخلق التي أثبت العلم والمنطق أنَّ زَمناً قد مرَّ على خلق هذا الكون ، بعد أن لم يكن مخلوقاً .. وقد استنتج هذه الحقيقة كثيرٌ من أولي الألباب ، قبل أن تثبتها تجارب العلم ..

لقد ارتكزت الفلسفة الإلحادية التي ينفي أصحابها وجود ما وراء عالم المادة والمكان والزمان ، على المقدمات التالية :

- السكون شكلٌ من أشكال الحركة ، لذلك ترى هذه الفلسفة الإلحادية عدم ضرورة معرفة أيهما أسبق الحركة أم السكون ..
- الزمان والمكان مشتركان بالاستمرارية واللامحدودية واللانحائية ، وبالتالي سرمديّة المادة ..
  - ٣ تسير هذه الأحداث باتجاه واحد من الماضي إلى الحاضر إلى المستقبل ..

هذه هي أهم المقدمات التي بنوا عليها فلسفتهم الإلحادية .. وللنظر في هذه المقدمات نظرة علميَّة عقلية لنرى موقع هذه الفلسفة من العلم والمنطق ..

إنَّ المقدمة الأولى ( السكون شكل من أشكال الحركة ) تعني من وجهة النظر العلمية ( إذا سحبت هذه المقولة على حركة لبنات المادة الأولى ) أنَّ العدمَ شكل من أشكال الوجود .. فقد رأينا أنَّ سحب القدرة المودعة بالمادة التي تحرِّك لبناتها الأولى ، وسكون

هذه الحركة ، يعني خروج هذه المادة من إطار المكان والزمان ..

لذلك كيف يكون السكون شكلاً من أشكال الحركة ، إذا سُحبت هذه المقولة على حركة اللبنات الأولى للمادة وسكونها ؟!!! .. لا يمكن أن يكون ذلك إلا إذا كفرنا بالحقائق العلمية التي أُثبتت بالتجارب ، وأُدخلت إطار الاستثمار التكنولوجي ..

وربَّ قائل يقول: إنَّ مسألة السكون والحركة لا يُقصد بما حركة اللبنات الأولى للمادة وسكونها ، إنما يُقصد بما نسبية حركة الجسم وسكونه بالنسبة لأحسام أُحرى .. إذا كان هذا هو المقصود ، فهذه المقدمة لا علاقة لها بالنتيجة الإلحادية التي يطرحونها ، فما يطرحونه هو أنَّ المادة موجودة قبل تحرُّك لبناتها الأولى أم بعد ذلك ..

لقد اضطروا إلى وضع هذه المقدمة ، لأغم يعلمون أنَّ الطاقة التي تحرِّك أجزاء المادة وتعطيها حيثيات وجودها هي حادثة ، لذلك أرادوا أن يطمسوا حقيقةً مفادها أنه قبل ولادة هذه الطاقة التي تحرِّك اللبنات الأولى للمادة ، لم تكن هناك مادة أصلاً وبالتالي فإن المادة حادثة ، وبالتالي فإنَّ هناك قوَّة أحدثتها ، وهذه النتيجة تنافي فلسفتهم الإلحادية .. لذلك وضعوا هذه المقدمة بغية التضليل وقطع الطريق على من يريد الوصول إلى الحقيقة .. ولو نظرنا في المقدمة الثانية ، وهي استمرارية المكان والزمان وعدم محدوديّتهما ، لرأيناها (ضمن معطيات العلم والتجربة) مقدمة ساقطة علمياً .. فالزمان والمكان أثبت العلم ومن قبله المنطق أغما محدّدان ولهائيّان ، ولهما حدودهما ، ويتولّدان تبعاً للمادة وحركتها ..

لقد اضطروا إلى وضع هذه المقدمة ، لأن محدودية المكان والزمان مرتبطة بحدوث المادة ، فالزمان والمكان خُلقا مع المادة ، وهذا ما ينافي فلسفتهم الإلحادية ..

أمّا المقدمة الثالثة وهي انسياب الأحداث باتجاه واحد ، فهي مسألة تحكمنا نحن في هذا العالم ، لأننا منصاعون لقوانين المكان والزمان .. ولكن من الناحية العلمية النظرية فقد أثبت العلم أنَّ انسياب الزمن ( وسرعته ) تابع لحركة المادة ، أي أنه يمكن نظرياً ( إذا توافرت الشروط المناسبة ) تغيير هذا الانسياب الذي اعتبروه مقدِّمةً مطلقةً لا تتغيَّر ..

وإذا كان الوحود (حسب ما تطرحه فلسفتهم) لا يكون إلا في إطار المادة والمكان والزمان فهذا يقتضى:

1 - ألا يموت الإنسان ، لأنه أثناء موته لا يفقد شيئاً مادياً محسوساً من الممكن دراسته مادياً ، وإجراء التجارب عليه ، كالأحسام المادية المحسوسة ..

٢ - أو أن نرى ونحس نحن في عالم المادة والمكان والزمان ، هذا الشيء (حسب تصور فلسفتهم الإلحادية ) الذي فقده الجسم عندما مات الإنسان ..

عندما يبرهن أتباع هذه الفلسفة الإلحاديّة ، أنَّ ما فقده الإنسان في موته ، هو شيءٌ ماديٌّ يمكن دراسته ، وإخضاعه للتجربة ، والتأثير عليه ، عند ذلك فقط يمكن للعاقلين الهبوط إلى مستوى هذه الفلسفة ، وإعادة النظر بها ، والقول بأنه لا وجود إلا في إطار المادة والمكان والزمان ..

وهكذا نرى كيف أنَّ بعض الفلسفات يضع أصحابها النتائج التي يريدونها ، ثم يبدؤون بالبحث عن مقدمات لها ، غير مهتمِّين بحقيقة هذه المقدمات وثبوتها علميّاً ومنطقيّاً .. ونرى ألهم يقرّون نتائج ليسوا عاجزين عن إثبات مقدماتها فحسب ، بل عاجزين عن إثبات عدم سقوط هذه المقدمات علميّاً ومنطقيّاً ..

وبعد الحديث عن المادة من خلال فلسفة البشر وعلومهم ، لنعد إلى كلام خالق المادّة سبحانه وتعالى وننظر في بعض النصوص القرآنية التي تصوِّر هذه المسألة ..

إنَّ خلق الشيء يعني ابتداعه وإحداثه بعد أن لم يكن موجوداً ، فالمخلوق هو مُحدث ، أي له بداية لم يكن موجوداً قبلها ، وكلّ ما تقع عليه حواسّنا وما لم تقع عليه ممّن يقبل الخضوع لقوانين المكان والزمان ، هو مخلوق أي مُبتدَع أي مُحدَث ..

﴿ بَدِيعُ ٱلسَّمَنُوٰتِ وَٱلْأَرْضِ ۗ أَنَّىٰ يَكُونُ لَهُ وَلَدٌ وَلَمْ تَكُن لَّهُ وَصَحِبَةٌ ۗ وَخَلَقَ كُلَّ شَيْءٍ ۗ وَهُوَ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ ﴾ [الأنعام: ١٠١]

﴿ أَلَمْ تَرَ أَنَّ ٱللَّهَ خَلَقَ ٱلسَّمَنُوٰتِ وَٱلْأَرْضَ بِٱلْحَقِّ ۚ إِن يَشَأُ يُذْهِبْكُمْ وَيَأْتِ بِخَلْقٍ

جَدِيدٍ ﴿ وَمَا ذَالِكَ عَلَى ٱللَّهِ بِعَزِيزٍ ﴾ [ إبراهيم: ١٩ - ٢٠ ]

## ﴿ ٱللَّهُ خَلِقُ كُلِّ شَيْءٍ ۗ وَهُوَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ وَكِيلٌ ﴾ [الزمر: ٦٢]

ومسألة بداية الخلق ، وأنَّ للمخلوقات لحظة بدأت بما وجودها في هذا الكون ، هي مسألةٌ تُعدُّ من مقدمات إدراك حقيقة هذا الكون ، ومن مقدمات الإيمان بأنَّ هناك خالقاً لهذه المخلوقات .. هذه الحقيقة التي حاول واضعو الفلسفة الإلحادية وأتباعهم ومن دار في فلكهم ، طمسها واعتناق نقيضها .. هذه الحقيقة المثبتة علميًا ومنطقيًا يدعونا القرآن الكريم إلى النظر والتَّعمُّق فيها ..

﴿ أُولَمْ يَرَوْاْ كَيْفَ يُبْدِئُ ٱللَّهُ ٱلْخَلْقَ ثُمَّ يُعِيدُهُ أَ إِنَّ ذَالِكَ عَلَى ٱللَّهِ يَسِيرُ فَ قُلْ سِيرُواْ فِي ٱلْأَرْضِ فَٱنظُرُواْ كَيْفَ بَدَأَ ٱلْخَلْقَ ثُمَّ ٱللَّهُ يُنشِئُ ٱلنَّشَأَةَ ٱلْأَخِرَةَ ۚ إِنَّ ٱللَّهَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴾ [العنكبوت: ١٩ - ٢٠]

#### ﴿ ٱللَّهُ يَبْدَؤُا ٱلْخَلْقَ ثُمَّ يُعِيدُهُ و ثُمَّ إِلَيْهِ تُرْجَعُونَ ﴾ [الروم: ١١]

ويلقي القرآن الكريم الضوء على جوهر مرحلة من مراحل هذه المسألة ، هي تمايز السماوات والأرض وانفتاقهما بعد أن كانتا رتقاً ..

﴿ أُولَمْ يَرَ ٱلَّذِينَ كَفَرُوٓا أَنَّ ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضَ كَانَتَا رَتَّقًا فَفَتَقْنَعُهُمَا وَجَعَلْنَا فِي ٱلْأَرْضِ رَوَّسِيَ أَن تَمِيدَ بِهِمْ مِنَ ٱلْمَآءِ كُلَّ شَيْءٍ حَيِّ أَفَلَا يُؤْمِنُونَ ﴿ وَجَعَلْنَا فِي ٱلْأَرْضِ رَوَّسِيَ أَن تَمِيدَ بِهِمْ وَجَعَلْنَا فِيهَا فِيهَا فِجَاجًا شُبُلًا لَّعَلَّهُمْ يَهْتَدُونَ ﴿ وَجَعَلْنَا ٱلسَّمَآءَ سَقْفًا تَحْفُوظًا وَهُمْ عَنْ وَجَعَلْنَا ٱلسَّمَآءَ سَقْفًا تَحْفُونَا وَهُمْ عَنْ وَجَعَلْنَا ٱلسَّمَآءَ سَقْفًا تَحْفُوظًا وَهُمْ عَنْ وَجَعَلْنَا مُعْرضُونَ ﴾ [الأنبياء: ٣٠ – ٣٢]

ويلقي القرآن الكريم الضوء على مسألة اتساع السماء (التي بدأ العلم باكتشاف بعض حوانبها) بشكل تظهر فيه عظمة القرآن الكريم ، الذي أخبرنا بذلك قبل أربعة عشر قرنا (وَٱلسَّمَآءَ بَنَيْنَهَا بِأَيْهِ وَإِنَّا لَمُوسِعُونَ ) [الذاريات: ٤٧]

وبعد أن ينظروا إلى هذه المخلوقات المحيطة بهم ، وإلى خلق أنفسهم كجزء من هذه المخلوقات ، يدعوهم القرآن الكريم إلى التأمُّل في ما وراء ذلك .. فلا بُدَّ أن يكون لكلِّ ذلك خالق ، لأنه ليس من العقل بشيء أن يدَّعو بأهم خُلِقوا من غير شيء ، أو أهم خلقوا أنفسهم ، أو أهم خلقوا السماوات والأرض ، أو أهم يضعوا أيديهم على حزائن القوّة التي تسيطر على هذه المخلوقات ..

وبعد أن يُزهق الحقّ تصورًا تهم ، بأنَّ هذه المخلوقات لابُدَّ لها من حالق ، يدعوهم إلى التأمُّل في وحدانية هذا الخالق ، وأنه لا شريك له ، وذلك بدعوة العقول السليمة لاستنتاج وحدانية الله تعالى من المقدمات المخلوقة في هذا الكون ..

﴿ أُمَّنْ خَلَقَ ٱلسَّمَاوَتِ وَٱلْأَرْضَ وَأَنزَلَ لَكُم مِّرَ ٱلسَّمَآءِ مَآءَ فَأَنْبَتْنَا بِهِ عَدَآبِقَ ذَاتَ بَهْجَةٍ مَّا كَانَ لَكُمْ أَن تُنبِتُواْ شَجَرَهَآ أَءِلَهُ مَّعَ ٱللَّهِ أَبَلَ هُمْ قَوْمٌ مَع لَا لَأَرْضَ قَرَارًا وَجَعَلَ خِلَلَهَآ أَنْهَارًا وَجَعَلَ لَمَا رَوَسِي وَجَعَلَ يَعْدِلُونَ فَي أُمَّن جَعَلَ ٱلْأَرْضَ قَرَارًا وَجَعَلَ خِلَلَهَآ أَنْهَارًا وَجَعَلَ لَمَا رَوَسِي وَجَعَلَ بَيْنِ الْبَحْرَيْنِ حَاجِزًا أَءِلَهُ مَّعَ ٱللَّهِ أَبَلُ أَكْمُ ثُمُ لَا يَعْلَمُونَ فَي أَمِّن يَجْيِبُ بَيْنَ ٱللَّهِ قَلِيلًا مَّا اللَّهِ قَلِيلًا مَّا اللَّهُ عَلَيْكُمْ إِذَا دَعَاهُ وَيَكْشِفُ ٱلسُّوةَ وَيَجْعَلُكُمْ خُلَفَآءَ ٱلْأَرْضِ أَءِلَهُ مَّعَ ٱللَّهِ قَلِيلًا مَّا اللَّهُ مَع ٱللَّهِ قَلْمَنتِ ٱلْبَرِ وَٱلْبَحْرِ وَمَن يُرْسِلُ ٱلرِّينَ بَهُمْرًا لَكَ مَن يَدْسِلُ ٱلرِّينَ بَهُمْرًا إِذَا دَعَاهُ وَيَكْشِفُ ٱللَّهُ عَمَّا يُشْرِكُونَ وَمَن يُرْسِلُ ٱلرِّينَ بَهُمُّرًا لَيْكُمْ إِن يَعْدَى اللَّهُ عَمَّا يُشْرِكُونَ فَى أَمَّن يَبْدَوُا ٱلْخَلْقَ بَيْنَ يَدَى نَوْمَتِهِ مَ أَوْلَهُ مُن يَلِيلًا مَّا لَكُ مَ اللَّهُ عَمَّا يُشْرِكُونَ فَى أَمْن يَبْدَوُا ٱلْخَلْقَ بَيْنَ يَكُمْ إِن يَعْدَدُهُ وَمَن يُرَبِلُ أَبُولِكُمْ مِن يَرْوُقُكُمْ مِن السَّمَآءِ وَٱلْأَرْضِ أَءِلَكُ مَّ اللَّهُ عَمَّا يُشْرِكُونَ فَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَمَّا يُشْرِكُونَ فَى أَمْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَمَّا يُشْرِكُونَ فَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَمَّا يُشْرِكُونَ فَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَا هَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَمَّا يُشَاعُوا الْمُعَلِى اللَّهُ عَمَّا يُشْرِكُونَ فَلَا هَاتُوا الْمُرْعَلِي الللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَمَا لَولَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْسُولُونَ عَلَى اللَّهُ الْمُعْلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ الللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ الْمُعْلِقُولُ الْ

وَجَسَدُ الإنسان الذي يطلُّ من خلاله على هذا العالم المادي ، هو مادَّة ، ويخضع لقوانين المادة ، فهو يسمن ويهزل حسب تفاعله مع الغذاء المأخوذ من عناصر الأرض ..

### ﴿ \* مِنْهَا خَلَقْنَكُمْ وَفِيهَا نُعِيدُكُمْ وَمِنْهَا نُخْرِجُكُمْ تَارَةً أُخْرَى ﴾ [طه: ٥٠]

#### ﴿ وَٱللَّهُ أَنْبَتَكُم مِّنَ ٱلْأَرْضِ نَبَاتًا ﴾ [ نوح: ١٧ ]

فقد أثبت العلم أنَّ المواد التي يتكوَّن منها حسد الإنسان ، جميعها موجودة في التربة الخصبة ..

وأصحاب الفلسفة الإلحادية ، قديماً وحديثاً ، كما ألهم أنكروا حدوث المادة وخلقها من العدم ، أنكروا أيضاً إعادة الخلق مرةً ثانية .. فالجسد الذي خرجت منه النفس والحياة ، يتفسَّخ ويعود في النهاية إلى المادة الأولى التي خُلق منها وهي التراب ..

وهذا التراب الذي آل إليه حسد الإنسان ، يتكوَّن من عناصر يتغذى عليه النبات ، وبعد ذلك يأتي إنسان آخر ويتغذى من هذا النبات ، فتنتقل بعض ذرّات العناصر من حسد الإنسان الأول إلى حسد الأخير .. وقد تطير ذرّات الجسد في الهواء فتختلط بمواد أخرى .. وهكذا صعب على الذين أنكروا المادة من العدم ، أن يتصوَّروا بأنَّ الجسد سيُعاد تركيبه في الآخرة من جديد ..

# ﴿ وَقَالُوٓاْ أَءِذَا ضَلَلْنَا فِي ٱلْأَرْضِ أَءِنَّا لَفِي خَلْقٍ جَدِيدٍ ۚ بَلْ هُم بِلِقَآءِ رَبِّهِمْ كَنفِرُونَ ﴾ [السجدة: ١٠]

# ﴿ وَقَالَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ هَلَ نَدُلُّكُمْ عَلَىٰ رَجُلٍ يُنَبِّئُكُمْ إِذَا مُزِّقْتُمْ كُلَّ مُمَزَّقٍ إِنَّكُمْ لَفِي خَلْقٍ جَدِيدٍ ﴾ [ سبأ : ٧ ]

ويأتي الرد القرآني على هؤلاء معيداً المسألة إلى جوهرها ، فذرّات المادة التي يتكوّن منها حسد الإنسان مخلوقة وموجودة في الأرض ، قبل وجود حسد الإنسان في الحياة الدنيا ، بل قبل خلق آدم عليه السّلام وأمر الملائكة بالسجود له ..

ومما يميَّز الجسد الإنساني ويعطيه ماهيَّته الخاصة به ، ليس جنس الذرّات التي تكوِّنه ،

فالذرّات هي ذاها سواء بالجسد أم بغير ذلك .. إنَّ ما يميِّز هذا الجسد هو نسب توزع هذه الذرّات به ، والصورة التي حددها الله تعالى لهذا الإنسان ..

### ﴿ يَتَأَيُّنا ٱلْإِنسَنُ مَا غَرِّكَ بِرَبِّكَ ٱلْكَرِيمِ ۞ ٱلَّذِى خَلَقَكَ فَسَوَّنكَ فَعَدَلَكَ ۞ فِيَّ أَىِّ صُورَةِ مَّا شَآءَ رَكَّبَك ﴾ [الانفطار: ٦ - ٨]

فالصورة هي التي تميِّز ماهية الجسد ، بالإضافة إلى نسب توزُّع العناصر المختلفة بين جسد و آخر ...

إنَّ هذه الدورة البعيدة لذرَّات حسد الإنسان بعد موته ، وانتقالها من مكان لآخر ، يعلمها الله تعالى علماً مطلقاً ، وهي مسجَّلة في كتاب حفيظ لا يُترك فيه شيئ إلا وقد أُحصى ..

﴿ بَلْ عَجِبُوٓاْ أَن جَآءَهُم مُّنذِرٌ مِّنَّهُمْ فَقَالَ ٱلْكَنفِرُونَ هَنذَا شَيْءٌ عَجِيبٌ ﴿ أَوِذَا مِتْنَا وَكُنَّا تُرَابًا لَهُ زَلِكَ رَجْعٌ بَعِيدٌ ﴿ قَدْ عَلِمْنَا مَا تَنقُصُ ٱلْأَرْضُ مِنْهُم ۗ وَعِندَنَا كِتَنبُ حَفِيظٌ ﴾ [ق: ٢ – ٤]

وهكذا نرى أنَّ افتراض الكفار قديماً وحديثاً بأنَّ المادَّة أصيلة في هذا الكون وأزلية ، هو افتراض توليفي اقتضته النتيجة الإلحادية التي تحكم فلسفتهم .. فحتى لا يسألهم أحدُّ عن حالق هذه المادة ومحدثها ، افترضوا أنما أزلية وليس لها بداية من الزمان .. وقد رأينا كيف أنَّ العلم المرتكز على ثوابت التجربة والمنطق ، ومن قبله القرآن الكريم ، أثبتا سقوط مثل هذه الفرضيات الإلحادية علميًّا وفلسفيًّا ، وبالتالي سقوط النتائج المترتبة عليها ..



مركز الذِّكْر للدراسات الإسلامية موقع: موقع: الكاتب والمفكِّر الإسلامي الممندس عدنان الرفاعي الممندس عدنان الرفاعي www.thekr.net adnan@thekr.net

#### المكان

إِنَّ الصلة بين المادَّة وصورتها المكانية في هذه الدنيا ، هي صلةٌ وثيقةٌ ، فالصورة المكانية تُحدِّد شكل المادَّة وأبعادها ، والمادَّة هي التي تعطي الصورة المكانية حسسداً تقع عليه الحواس .. وبعبارة أخرى إِنَّ المكان هو الحاوي للمادَّة ، والمادّة هي امتداد المكان .. فجوهر المادة يتميَّز بأنه امتدادٌ ذو ثلاثة أبعاد ( الطول ، العرض ، الارتفاع ) ..

وثمًّا لا شكَّ فيه أنَّ مكوِّنات المادَّة تكون ضمن حدود حسم هذه المادَّة ، وأنَّ الطاقــة التي تُكوِّن وتحرَك هذه المادِّة ، على امتداد الأبعاد الثلاثة ( الطول ، العرض ، الارتفاع ) ، تحتجز من الفراغ مكاناً هو حسم هذه المادَّة ، أي تحتجز حيِّزاً تتحرَّك ضمنها المادَّة الـــي تشَّكل هذا المكان ..

ولما كانت الصورة المكانية مرتبطة بالمادَّة وحركتها ، ولما كانت المادة في حركة مستمرَّة ، فيمكننا تعريف المكان الذي يحتجزه الجسم في لحظة ما ، بأنه الحيِّز الذي تملؤه مادة هذا الجسم في تلك اللحظة ..

وهكذا يكون دليل المكان هو الجسم المادي ، أي أنه لا يُوجَد مكانٌ عندما لا يُوجد حسمٌ مادِّيٌ يدلُّ على هذا المكان .. فإذا كان الجسم المادي متناهياً ، كان الحيِّز المكان الذي يدلُّ عليه هذا الجسم ..

والعقل البشري ، لا يمكنه تصوُّر مادَّة دون مكانِ تشغله هذه المادة ، ولا يمكنه تصوُّر مكانِ غير مشغولِ بمادَّة .. فالمادة والمكان شيئان متلازمان أحدهما يقتضي الآخر ويدللُّ عليه ، ولا يمكننا ( في هذا العالم المادي ) تصوُّر وجود انفصال بينهما ..

عندما نقيس أبعاد حسم ما ، نخرج بأرقام تشير إلى أبعاد المكان الذي يحتجزه هذا الجسم من الفضاء الذي يحيط به ، وعلى الرغم من أنَّ الفضاء الكوني المحيط بنا مليءً

بالمادَّة ، وهو تابع لجسم هذا الكون ، وهو شكل من أشكال المادَّة ، وأنَّ مادَّة هذا الجسم الذي قسنا أبعاده يمكن تحويلها إلى بعض أشكال المادة التي تملأ الفضاء .. على الرغم من ذلك نجد أنه لا نستطيع تصوُّر أبعاد هذا الجسم ، لولا وجود الفضاء الذي يحيط به ، حيث يحتجز هذا الجسم قسماً من الفضاء يملأ به مادَّته التي لها شكلٌ من أشكال المادة ، يختلف عن شكل مادة هذا الفضاء .. أي أنَّنا لا نستطيع تصوُّر أبعاد الجسم لولا التماين بين صورته المكانية ، والصورة المكانية للفراغ المادِّي المحيط به ..

عندما ننظر إلى كلِّ ما يحيط بنا من مادَّة ، فإننا نرى أجساماً ماديَّة تحتجز أبعاداً مكانية من هذا الكون ، ويفصلها عن بعضها البعض أبعادٌ مكانية تُعدُّ أيضاً من جسم مادة هذا الكون .. إذا نظرنا إلى نجمين في السماء ، نحسُّ أنَّ بُعداً مكانياً يفصلهما ، وأنَّ أحدهما يبعد عن الآخر بُعداً ما .. إنَّ هذا البُعد الذي يفصلهما عن بعض مليء بشكلٍ من أشكال المادَّة ..

صحيح أنَّ شكل هذه المادَّة يختلف عن شكل المادَّة التي تكوِّن جسمي هذين النَّجمين ، لكنّها مادّة ، ولو لم تكن مادَّة لما وُجد هذا البعد المكاني الذي يفصل بين هذين النجمين ، ولما استطعنا رؤية ذلك ..

كيف نستطيع أن نرى ما هو خارج حدود عالم المادَّة ؟.. كيف نستطيع ذلك ونحــن نعلم أنَّ المادَّة والمكان شيئان متلازمان ؟.. بل كيف ستأتي إلى أبصارنا صورٌ لأشــياء لا يحدّها مكان؟!!! ..

ومن هنا ندرك أننا نستطيع قياس المكان وتصوُّره ، بعد قياس أبعاد المادَّة التي تملأ حسم هذا المكان وتصوُّرها ، وبعد تصوُّر الفضاء المادِّي الحيط بالمادَّة التي تملأ هذا المكان .. فلا يوجد مكانٌ مستقلٌ عن الارتباط بالأشياء الخارجية ..

إِنَّ الكون الذي نسبح بداخله ونحسُّه ونراه ، مكوَّنُ من المادَّة ، وإِنَّ الأبعاد التي تفصل بين جميع الأحسام المادّية المرئية ، مليئة بالمادَّة ، ولا يُوجد فراغٌ في حسم هذا الكون المحسوس لا تملأه المادة بأي شكل من أشكالها ..

ولو وُجد هذا الفراغ غير المملوء بالمادة ، فهذا يعني وجود فطور ( شقوق ) في جسم

الكون .. ونحن عندما ننظر إلى السماء لا نرى شيئاً من هذه الفطور ، ولو كانت هناك شقوق غير مملوءة بالمادَّة ، فهذا يعني عدم وجود مكان يُحدِّد هذه السشقوق ، وبالتالي سوف لا نراها لأنه لا يوُجد بُعدُ مكانيُّ مليُّ بالمادَّة ، كي تنعكس صورة هذه المادَّة إلى أبصارنا .. والقرآن الكريم يدعونا للنظر في هذه الحقيقة الكونية ، والتَّفكُ ر في حكمة خلقها ..

﴿ ٱلَّذِى خَلَقَ سَبْعَ سَمَوَاتٍ طِبَاقًا مَا تَرَىٰ فِ خَلِقِ ٱلرَّحْمَانِ مِن تَفَاوُتٍ فَٱرْجِعِ ٱلْبَصَرَ كَرَّتَيْنِ يَنقَلِبْ إِلَيْكَ ٱلْبَصَرُ خَاسِمًا وَهُوَ الْبَصَرَ هَلْ تَرَىٰ مِن فُطُورٍ ﴿ ثُمَّ ٱرْجِعِ ٱلْبَصَرَ كَرَّتَيْنِ يَنقَلِبْ إِلَيْكَ ٱلْبَصَرُ خَاسِمًا وَهُو حَسِيرٌ ﴾ [اللك: ٣ - ٤]

إِنَّ لَكُلِّ جسمٍ ماديٍّ في كلِّ لحظه هيئة مكانية ما ، تُعبِّر عن الطبيعة المكانية لهذا الجسم بالنسبة للأشياء الخارجية المحيطة به ، وعن توزُّع شكل المادَّة داخل الحيِّز الذي يحتله هذا الجسم في تلك اللحظة .. فالتَّغيُّر في الهيئة المكانية للجسم يتمُّ بشكل عام وفق بُعدَيْن :

1 - التَّغيُّر في الهيئة المكانية الخارجية من لحظة لأخرى ، وهو ثبات شكل هذه الهيئــة أو حركتها ، بالنسبة للأحسام الخارجية المحيطة بهذا الجسم ، أو زيادة الحجم أو نقصانه .. فالبالون الذي يتعرَّض للنَّفخ تتغيَّر هيئته المكانية من لحظة لأحرى ، والأرض في دوراهـــا حول نفسها وحول الشمس ، يتغيَّر وضعها المكاني الخارجي من لحظة لأحرى ..

٧ - التَّغيُّر في الهيئة المكانية الداخلية ، وهو التَّغيُّر الذي يطرأ على تـوزُّع المادة وحركتها داخل الجسم ، في كلِّ صورة من صور تغيُّر الهيئة المكانية الخارجية لهذا الجسم . فالبالون الذي يتعرَّض للنفخ ، والذي تتغيَّر هيئته المكانية الخارجية (حجمه الخارجي ) من لحظة لأخرى ، يتعرَّض في الوقت نفسه لتغيُّر حركة مكوِّناته الداخلية ، ابتـداءً من حركة ذرّاته الداخلية ، وانتهاءً بحركة الهواء داخله ، وكذلك الأرض أثناء دورالها حـول الشمس ، وتغيُّر موقعها الخارجي من لحظة لأخرى بالنسبة للأجسام الماديَّة الخارجيـة ، فإلها تتعرَّض لتغيُّر داخلي ضمنه ا، ابتداءً بحركة ذرَّاتها، وانتهاءً بحركة الغيـوم والألهـار و .... إلى من المناه الماديَّة الخارجيـة ، و .... إلى من المناه الماديَّة الخارجيـة ، و .... إلى من المناه المناء المناه ال

وكلُّ شيء في هذا الكون يتحرَّك ، وتتغيَّر هيئته المكانية باستمرار (سواء الهيئة المكانية الخارجية أم الداخلية ) وجميع المخلوقات المادية في الكون تخضع لهذا القانون .. فابتداء بالذّرة التي تتكوَّن منها جميع مواد هذا الكون ، والتي تتحرك مكوِّناها الداخلية بــشكل مستمر ضمن هيئتها المكانية الداخلية ، مروراً بالمجرَّات الكونية التي تدور وتتحرَّك وفق نظم وقوانين محدَّدة ، حيث تتغيَّر هيئتها المكانية والخارجية الداخلية من لحظة المخسرى ، وانتهاءً بحسم الكون الذي تتغيَّر هيئته المكانية أيضاً من لحظة إلى أحرى ..

إنَّ الوقوف عند إدراك هيئتين مكانيَّتين متاليتين ، لا توجد هيئة مكانية مستقلة بينهما (سواء بالنسبة للهيئة المكانية الداخلية أم الخارجية ) هو من المستحيل على البشر .. فلإدراكنا حدودٌ معيَّنة ، ويجب ألاَّ نسى أننا مخلوقات يحكمنا قانون التَّغيُّر هذا ، فكلَّما زاد تواتر الحركة كلَّما قلَّ إدراكنا لتغيُّر الهيئة المكانية للجسم المتحرِّك ، حتى الدرجة التي لم نعد ندرك معها شيئاً ..

فمروحة الطائرة مثلاً عندما تتحرك ببطء شديد نستطيع إدراك ( ولو بشكل جزئي ) تغيَّر هيئتها المكانية الخارجية ، وعندما تزداد سرعة الحركة لا نستطيع إدراك هذا التَّغيُّر ، وعندما تزداد هذه السرعة لدرجة كبيرة ، عندها لا نرى شيئاً ..

إنَّ الإلكترونات (كما يقول العلم) تتحرَّك داخل جسم الذَّرة حول النواة بــسرعة عشرات الألوف من الأميال في الثانية ، فمن أين لنا أن ندرك تغيُّر الهيئة المكانية الداخليــة للذَّرة بين حركتين متتاليتين ، تعبِّران عن صورتين متمايزتين ؟!!!..

وأفضل تشبيه لهذه المسألة هو الفيلم السينمائي ، حيث نقوم بتصوير عدد كبيرٍ من الهيئات المكانية (الصور) للحدث في الثانية ، ونقوم بعد ذلك بعرض هذه الهيئات المكانية بشكل متتابع وفق الترتيب والسرعة نفسها ، فتظهر لنا الصورة الحيَّة لهذا الحدث . .

ولو أخذنا صورتين متتاليتين ، تُعبِّران عن هيئتين مكانيتين متتاليتين من الشريط الذي قمنا بتصويره .. ألا توجد في الحدث الحقيقي هيئة مكانية أخرى بينهما ؟.. وهل استطعنا رصد التغيُّر الأصغر في الهيئات المكانية لهذا الحدث ؟.. حسب إدراكنا (نحن البشر) المحدود بتواترات معيَّنة قد يُحيَّل إلينا ذلك ، ولكنَّ الحقيقة أنَّ ذلك من المستحيل لأنَّ المادة

تتغيَّر وتنبض بتواترات عالية يستحيل علينا إدراكها ، ومنها المادة التي تدخل في تركيب الآلات التي قامت بعملية التصوير هذه ، والمادة التي تدخل في تركيب أحسسادنا ، وفي تركيب حسد هذا الحدث . .

مُمَّا لا شكَّ فيه أنَّ التَّغيُّر الذي يطرأ على المادة من هيئة مكانية لأخرى ، لابُدَّ له مــن قوَّة تؤدي إلى هذا التغيُّر ، وأنَّ هذه القدرة لا تخلقها المادة ، وهـــي ليـــست باختيارهـــا وحرِّيتها ..

والمادة محكومة لهذا التَّغيُّر، وفق نظم وقوانينَ محددة وثابتة فالذَّرة تتحــرَّك مكوِّناهـــا الداخلية ضمن نظم معيَّنة ، وهي محكومة لهذا التَّغيُّر ولهذه الحركة .. والكواكب والمحرَّات محكومة هي الأخرى لقانون تغيُّر الهيئة المكانية ، ولا خيار لها في ذلك ، فهذا التَّغيُّر لـــيس بإرادها وليس باختيارها ، لأنَّ القوة التي تؤدِّي إلى هذا التَّغيُّر ، والقانون الذي يسير ضمنه هذا التَّغيُّر يحكمالها ويسيِّرالها ..

إنه القانون الذي يشمل كلّ المخلوقات المادية المحسوسة في هذا الكون ، إنه قانون المكان .. فهل حدث أنَّ ذرة من ذرّات أي عنصر قرَّرت في وقت ما وقف حركة مكوِّناها الداخلية ، أو تغيير هذه الحركة ؟ .. كيف يكون ذلك وهي محتاجة في كلِّ لحظة من وجودها لهذه الطاقة وحركتها .. وهل حدث في وقت ما أنَّ كوكباً أو نجماً قرر في فترة ما الاستراحة من قانون الدوران والتَّغيُّر في الهيئة المكانية ، أو تعديل هذا القانون وفق شكل آخر من اختياره ؟.. كيف يكون ذلك وتوازن المجرَّات السابحة في الكون بحاجة في كلِّ لحظة لهذه القوانين التي تحكمها ..

إنَّ المادة مخلوقة ، ويحكمها قانون المكان المخلوق ، وهي خاضعة تماماً لهذا قانون ، وإنَّ الانتقال من هيئة مكانية لأخرى يتمُّ نتيجة قوَّة وحسب قانون لا علاقة لهما باختيار المادة

فالإرادة والاختيار يعودان إلى من أودع هذه القوى في المادة ، وإلى من وضع لها القوانين الثابتة التي تؤدِّي إلى تغيُّر الهيئة المكانية ، وفق نُظم محدَّدة نتيجة تفاعل هذه القوى المودعة في المادة ..

فالتَّغيُّر في الهيئة المكانية لأي حسم ولأي حدث ، مهما صغر أو كبر ، هو بقدرة من أودع هذه القوى في المادة ، ومن وضع قانون المكان الذي يتمُّ وفقه هذا التَّغيُّر ، وبإذنه .. وهذا التغيّر لا يغيب عن علمه ومشاهدته وإرادته لحظة واحدة ، لأنَّ المادة ومكافحا محتاجان في كلِّ لحظة من وجودهما في هذا العالم المادي إلى الخالق سبحانه وتعالى ..

## ﴿ \* إِنَّ ٱللَّهَ يُمْسِكُ ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضَ أَن تَزُولًا ۚ وَلَبِن زَالَتَآ إِنْ أَمْسَكَهُمَا مِنْ أَصَدِ مِنْ بَعْدِهِ - ۚ إِنَّهُ وَكَانَ حَلِيمًا غَفُورًا ﴾ [فاطر: ٤١]

إنَّ المكان مخلوق شأنه شأن كلّ المخلوقات الأحرى ، والخالق سبحانه وتعالى يعلم علماً مطلقاً الهيئة المكانيّة التي كان ويكون وسيكون عليها هذا المخلوق على مدار الزمن . فهو الذي خلق المادة التي تملأ جسم هذا المكان ، وهو الذي أودع فيها وبعلم مطلق الطاقة التي تعطي لهذه المادة ماهيتها وحيثيّات وجودها ، والتي تؤدي إلى تغيُّر هيئة المكان التي تحتجزه هذه المادة ..

إِنَّ علم الله تعالى المطلق بالهيئة التي يكون عليها المكان ، يحيط إحاطة مطلقة بكلِّ ما في هذا الكون ، ولا فارق في ذلك عند الله تعالى بين الماضي والحاضر والمستقبل ، فكلُّ ما أدَّى ويؤدِّي وسيؤدِّي إلى التَّغيُّر ، هو من عند الله تعالى ، وكلُّ ما وصل ويصل وسيصل إليه هذا التَّغيُّر في الهيئة المكانية ، هو من رسم الله تعالى ، ويعلمه علماً مطلقا قبل حصوله

..

﴿ \* وَعِندَهُ مَفَاتِحُ ٱلْغَيْبِ لَا يَعْلَمُهَا إِلَّا هُوَ ۚ وَيَعْلَمُ مَا فِ ٱلْبَرِّ وَٱلْبَحْرِ ۚ وَمَا تَسْقُطُ مِن وَرَقَةٍ إِلَّا يَعْلَمُهَا وَلَا حَبَّةٍ فِي ظُلُمَتِ ٱلْأَرْضِ وَلَا رَطْبٍ وَلَا يَابِسٍ إِلَّا فِي كَتَبٍ مُّبِينٍ ﴾ [الأنعام: ٥٩]

فالورقة التي تسقط ، ويعلم الله تعالى حركتها ، والحبَّةُ التي في ظلمات الأرض ، واللتان يعلمهما الله تعالى علماً مطلقاً ، هما أيّ ورقة وأيّ حبة في هذا الكون ، سواء الورقة والحبّة المخلوقتان في الماضي أم الحاضر أم المستقبل ، لذلك جاءت هاتان الكلمتان في

النَّص القرآني على شكل نكرة [ ﴿ وَرَقَة ﴾ ، ﴿ حَبَّة ﴾ ] ..

أمّا علم الله تعالى بحركتهما فهو علمٌ مستمرٌ وموجودٌ دائماً ، سواءٌ وُجدتا في عالم المادة والمكان والزمان ، أم قبل وجودهما ، أم بعد خروجهما من هذا العالم ، وقد عبَّر القرآن الكريم عن ذلك بأن جاءت هاتان الكلمتان بصيغة الاستمرارية [ ( تَسَقُطُ ) ، ( وَيَعْلَمُ ) ] ..

ويجب عدم قياس علم الله تعالى بحركة المكان والزمان على علمنا نحن ، وعدم وضع إطار وعينا وعلمنا المحدود قيداً على علم الله تعالى .. فنحن نطل على هذا العالم المادي عبر حسد مادي يحيط به مكان محدد ، ووجودنا في مكان يقتضي عدم وجودنا في غيره ، ويقتضي تفاعلنا مع الصور الحسيّة التي تصل إلى هذا المكان فقط .. فقانون المكان قيدٌ يحدُّ من علمنا وإحساسنا في هذا الكون ..

وهذا المخلوق – المكان – الذي يحدُّ من شهادتنا وعلمنا في عالم المادة ، هو مخلوقٌ منصاعٌ لله تعالى .. فعلم الله تعالى يحيط بكلِّ مكان وزمان في الوقت نفسه ، لأنَّ وجود الله تعالى ليس مقيَّداً في مكان محدَّد ولا زمان محدَّد ..

﴿ أَلَمْ تَرَ أَنَّ ٱللَّهَ يَعْلَمُ مَا فِي ٱلسَّمَوَاتِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضِ مَا يَكُونُ مِن خُبُوَىٰ ثَلَاثَةٍ إِلَّا هُوَ رَابِعُهُمْ وَلَا خَمْسَةٍ إِلَّا هُو سَادِسُهُمْ وَلَا أَدْنَىٰ مِن ذَالِكَ وَلَا أَكْتَرَ إِلَّا هُو ثَلَاثَةٍ إِلَّا هُو رَابِعُهُمْ وَلَا خَمْسَةٍ إِلَّا هُو سَادِسُهُمْ وَلَا أَدْنَىٰ مِن ذَالِكَ وَلَا أَكُمْ إِلَّا هُو مَن فَالِكَ وَلَا أَدْنَىٰ مِن ذَالِكَ وَلَا أَكُمْ إِلَّا هُو مَن فَالِكَ وَلَا أَدْنَىٰ مِن ذَالِكَ وَلَا أَدُى اللّهُ مِكُلّ هُو مَا عَمِلُواْ يَوْمَ ٱلْقِينَامَةِ أَإِنَّ ٱللّهَ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ ﴾ [ الخادلة: ٧]

ولو تجلَّى الله تعالى بنوره العظيم على أيِّ جسم ماديٍّ له إطاره الخاصُّ من المكان ، لاقتضى ذلك زوال هذا الجسم من إطار المكان الذي يحيط به ، لأنَّ الطاقة المودعة في الجسم ، والتي تعطيه حيثيات وجوده في هذا العالم المادي ، تتلاشى أمام عظمة النور الإلهي العظيم ..

ويبيِّن القرآن الكريم هذه المسألة عبر مشهد من قصّة موسى عليه السلام ..

﴿ وَلَمَّا جَآءَ مُوسَىٰ لِمِيقَتِنَا وَكَلَّمَهُ وَبَهُ هُ قَالَ رَبِّ أَرِنِيٓ أَنظُرْ إِلَيْكَ قَالَ لَن تَرَكِيٰ وَلَكِنِ ٱنظُرْ إِلَيْكَ قَالَ لَن تَرَكِيٰ وَلَكِنِ ٱنظُرْ إِلَى ٱلْجَبَلِ فَإِنِ ٱسْتَقَرَّ مَكَانَهُ وَنَسُوفَ تَرَكِيٰ فَلَمَّا تَجَلَّىٰ رَبُّهُ لِلْجَبَلِ جَعَلَهُ وَكُن النَّا اللَّهِ وَأَنا أَوَّلُ جَعَلَهُ وَكُنَّ وَخَرَّ مُوسَىٰ صَعِقًا فَلَمَّ أَفَاقَ قَالَ سُبْحَننَكَ تُبْتُ إِلَيْكَ وَأَنا أَوَّلُ جَعَلَهُ وَكُن أَلُمُومِنِينَ ﴾ [الأعراف: ١٤٣]

لقد قال الله تعالى لموسى عليه السلام: (قَالَ لَن تَرَننِي) لأنَّ رؤية موسى عليه السلام لله عزَّ وجلَّ ، في هذا العالم المادي المحكوم لإطار المكان والزمان ، تقتضي أنَّ الله ( سبحانه وتعالى عن ذلك ) من مادة ، وبالتالي محكومٌ لإطار المكان والزمان ، وبالتالي هو موجود فقط في الحيِّز الذي سيراه فيه موسى عليه السلام .. وهذا يتنافى مع الصفات الإلوهية لله عزَّ وجلً ، ولذلك قال الله تعالى: (قال لَن تَرنني) ..

وحتى يقرِّب الله تعالى هذه المسألة لموسى عليه السلام ، قال له : ﴿ وَلَكِنِ ٱنظُرْ إِلَى الْجَبِلِ فَإِنِ ٱسْتَقَرَّ مَكَانَهُ وَسُوفَ تَرَنِي ﴾ ، فلما نظر موسى عليه السلام إلى الجبل ، ذلك الكائن المادي المحكوم لإطار المكان والزمان ، وأحاط بصره بحدود المكان الذي يملأه الجسم المادي لهذا الجبل ، عندما تيقَّن موسى عليه السلام من وجود هذا الجبل في إطار المادة والمكان والزمان ، عند ذلك تجلَّى ربّه جلّ وعلا للجبل ، أي ظهر نور الله تعالى للجبل في إطار المكان المحيط هذا الجبل ..

ولتصوُّر ما يمكن أن يحدث ، علينا أن نحاول تصوُّر النسبة بين الطاقة المودعة في مادة هذا الجبل ، والتي تعطيه مقوِّماته المادية ، وإطاره المكاني والزماني في عالم المادة ، وبين عظمة النور الإلهي الذي تجلَّى به الله تعالى .. وبعبارة أخرى علينا أن نحاول تصوُّر الفارق بين الطاقة التي أودعها الله تعالى في حسد هذا الجبل لإعطائه حيثيات وحوده في عالم المادة والمكان والزمان ، وبين قوة الله سبحانه تعالى وقدرته ..

عندما نتصوَّر ذلك ندرك أنه لم يبقَ في ذلك المكان الذي كان يشغله جسم الجبل أيُّ شيءٍ من مادته ، وذلك عندما تجلَّى الله تعالى عليه ، وندرك أنَّ جسم الجبل ذهب من

ذلك المكان ولم يبقَ منه شيءٌ .. ﴿ فَلَمَّا تَجَلَّىٰ رَبُّهُ وَلِلْجَبَلِ جَعَلَهُ وَكُمَّا ﴾ ..

وعندما أدرك موسى عليه السلام ذلك ، أدرك جوهر هذه المسألة ، ولذلك حرَّ صعقاً وَخَرَّ مُوسَىٰ صَعِقًا فَلَمَّ أَفَاقَ قَالَ سُبْحَلِنَكَ تُبْتُ إِلَيْكَ وَأَنَا أَوَّلُ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴾

هذه المسألة المرتبطة بصفات الكمال المطلق لله تعالى ، وأنه أسمى من أن يحيط به مكان محدّد ، وما يقتضيه ذلك من عدم إدراك الأبصار له ، وعدم قدرة الحواس عليه ، هذه المسألة تبينها الصورة القرآنية التالية ..

### ﴿ لَّا تُدْرِكُهُ ٱلْأَبْصَارُ وَهُوَ يُدْرِكُ ٱلْأَبْصَارَ ۖ وَهُوَ ٱللَّطِيفُ ٱلْخَبِيرُ ﴾ [الأنعام: ١٠٣]

وكما قلنا بأنَّ المكان تابعٌ لحركة المادة ووجودها ، فإنَّ المكان الذي يشغله حسم هذا الكون ، هو مخلوقٌ مع المادة ويتَّسع تبعاً لامتداد هذه المادة ..

والقرآن الكريم يلقي الضوء على جوهر هذه المسألة .. فمن المراحل الأولى في خلق هذا الكون ، أنَّ السماوات والأرض كانتا ضمن حيِّز مكاني صغير ( إذا ما قورن بالمكان الذي يشغله جسم الكون الآن ) وبعد ذلك تمَّ التمايز ..

# ﴿ أُولَمْ يَرَ ٱلَّذِينَ كَفَرُوٓا أَنَّ ٱلسَّمَاوَاتِ وَٱلْأَرْضَ كَانَتَا رَتَّقًا فَفَتَقْنَاهُمَا وَجَعَلْنَا مِنَ ٱلْمَآءِ كُلَّ شَيْءٍ حَيِّ ﴾ [الأنبياء: ٣٠]

وبعد هذه المرحلة بدأت السماء بالاتِّساع في كلِّ الاتجاهات ..

#### ( وَٱلسَّمَآءَ بَنَيْنَهَا بِأَيْدِ وَإِنَّا لَمُوسِعُونَ ﴾ [الذاريات: ٤٧]

إننا نرى في هذه الآية الكريمة أنَّ العبارة القرآنية ﴿ وَإِنَّا لَمُوسِعُونَ ﴾ تعني الاستمرارية في الاتِّساع ، وبالتالي فإنَّ حسم هذا الكون يتَّسع ويتمدَّد من لحظة لأحرى ، وبالتالي يكبر المكان المحيط بذلك ..

ولكن إلى أين سيستمرُّ هذا الاتِّساع ؟ .. هل سيستمرُّ إلى اللانهاية ، أم أنَّ هناك حدًّا سيقف عنده ؟ .. أم أنه سيعود بالانكماش إلى ما كان عليه ؟ ..

ويلقي القرآن الكريم الضوء على جوهر هذه المسألة ، مبيّناً أنَّ هذا النظام الكوني الذي رسمه الله تعالى ، سيتراجع وستطوى السماء ، ويعاد الخلق إلى بدايته ..

## ﴿ يَوْمَ نَطُوِى ٱلسَّمَآءَ كَطَيِّ ٱلسِّجِلِّ لِلْكُتُبُّ كَمَا بَدَأْنَآ أَوَّلَ خَلَقٍ نُعِيدُهُ وَ السِّجِلِّ لِلْكُتُبُ كَمَا بَدَأْنَآ أَوَّلَ خَلَقٍ نُعِيدُهُ وَ وَعُدًا عَلَيْنَا ۚ إِنَّا كُنَّا فَعِلِينَ ﴾ [الأنبياء: ١٠٤]

وهكذا نرى أنَّ المكان الذي تشغله المادة في هذا الكون ليس ثابتاً ، وإنَّما يتغيَّر من لحظة لأخرى ، وأن الهيئة المكانية تتغيَّر باستمرار .. فالمكان الثابت المطلق لا وجود له في هذا الكون ..

والسؤال الذي حار عنده الكثيرون (قديماً وحديثاً) هو معرفة ما هو خارج جسم هذا الكون وتصوُّره ، فخارج البعد المكاني الذي يملؤه جسم هذا الكون ماذا يُوجَد ؟! .. وهل نستطيع تصوُّر ذلك ؟ .. وقبل خلق هذا الكون وخلق المادة الأولى التي تكوَّن منها ، هل كان هناك أي شيء اسمه المكان ؟ ..

نحن البشر تعوّدنا أن نرى ونتخيّل أنَّ خلف كلِّ شيء شيئاً آخر ، وأنَّ خلف هذا الآخر شيئاً آخر ، والأرض تحيط بها الآخر شيئاً آخر ، وهكذا ... فنحن نعلم أننا نعيش على الأرض ، والأرض تحيط بها المجموعة الشّمسيَّة ، والمجموعة الشمسية تحيط بها المجرَّة التي ننتمي إليها .. وهكذا حتى يكلُّ العقل عن تصوُّر ذلك ..

إنَّ سبب هذا الكلل العقلي هو قياس التمثيل ، الذي تعوَّده العقل من معرفته المباشرة الآتية عن طريق الحواس ، فجميع الأشياء التي يدركها العقل البشري مكوَّنة من أحسام يقع خلفها أحسام ، وهكذا ... فلم يحصل أنَّ العقل البشريَّ قدَّمت له الحواس صورة من العدم غير مرتبطة بمادة ومكان ، لذلك لا يستطيع تصوُّر العدم ، ولا يستطيع تصوُّر فاية الكون ماديّاً ..

إِنَّ العبارة ( خارج حسم هذا الكون ) في السؤال السابق ، تحمل تصوّراً وهميًا مفروضاً ( يجهله صاحبه ) هو أنَّ الكون يحتلُّ مكاناً جزئياً من شيءٍ أكبر ، ونريد تصوُّر هذا المكان الأكبر .. إنَّ هذا المكان الأكبر الذي فرضه التَّصوُّر السابق لا وجود له ، وقد

دخل إلى العقل نتيجة قياس التمثيل الذي تعوَّده هذا العقل ، فمنافذه الحسيَّة على عالم المادة تقدِّم له مقدمات جميعُها مادية ، وبالتالي جميعها يحدّها مكان محدَّد ، وهي جزء من مكان أكبر يحيط بها .. فمن أين للعقل أن يتصوَّر ما هو خارج عالم المادة ، وبالتالي ما هو خارج حدود المكان ! ..

إنَّ المكان مرتبط بالمادة ، فلا مكان دون مادة تشغله ، ولا مادة دون مكان يحدّد أبعدها ، لذلك وببساطة يمكن للعقل اعتماداً على الفكر النظري الجرَّد ، وحسب المقدمات السابقة ، أن يستنتج أنَّه لا مكان خارج جسم هذا الكون ، وأنَّ تصوُّر وجود مكان خارج هذا الكون ، يقتضي تصوُّر وجود مادة تشغل هذا المكان ، وبالتالي فالذي تصوَّرناه خارج هذا الكون هو جزءٌ من هذا الكون ..

وعلى العقل (حسب ما تقدَّم) أن يدرك بأنَّه لا مكان قبل حلق مادة هذا الكون، وأنَّ المكان مخلوقٌ وُجد في اللحظة التي خُلقت فيها مادة هذا الكون..

لقد رأينا في بحث المادة ، كيف فرض أصحاب الفلسفة الإلحادية مقدمات وهمية ، لتضليل العقل وحجبه عن التفكير والتَّعمُّق في حكمة خلق هذا الكون .. فكما أهم فرضوا أنَّ المادة أزليةٌ لقطع الطريق على من يسأل عن خالق المادة ، فرضوا اللا محدودية على المكان والزمان ، لأنَّ أزلية المادة تقتضي ذلك .. وها نحن نرى سقوط هذه المقدمة الوهمية علمياً ( فقد أثبت العلم أنَّ للكون حدوداً وأنه ليس لا نهائياً ) ، وسقوطها منطقياً ، ورأينا كيف أنَّ القرآن الكريم أثبت قبل ذلك سقوط مثل هذه المقدمات الوهمية الضَّالة ، ملقياً الضوء على جوهر هذه المسائل وعلى حقيقتها ..



مركز الذِّكْر للدراسات الإسلامية موقع: موقع: الكاتب والمفكِّر الإسلامي الممندس عدنان الرفاعي الممندس عدنان الرفاعي www.thekr.net adnan@thekr.net

#### الزمان

ما هو الزمن؟ .. وما هي ماهيَّته ؟ .. وكيف ندركه ؟ .. عندما نقول : إنَّ السنة هي (٢٢) شهراً ، وإنَّ الشهر هو (٣٠) يوماً ، وإنَّ اليوم هو (٢٤) ساعة ، وإنَّ الساعة هي (٢٠) دقيقة ..... إلخ .. فماذا يغني ذلك ؟ ..

لو أخذنا شريطاً سينمائياً يصوِّر حادثةً ما ، وقمنا بعرضه ، لوجدنا أنَّ زمن عرض هذا الشريط بالنسبة لنا وحسب مقياسنا للزمن ، هو مجموع الوحدات الزمنية التي عُرض خلالها هذا الفيلم ..

إذا قُمنا بعرض هذا الفيلم نفسه ، ولكن بشكلٍ أبطأ قليلاً ، أو أسرع قليلاً من العرض الطبيعي السابق فهل مجموع الوحدات الزمنية اللازمة (حسب مقياسنا للزمن) لعرضه هو ذاته في الحالة الطبيعية ؟ ..

إِنَّ الصور المعروضة ( الهيئات المكانية ) هي ذاها في الحالات الثلاث ، لم تنقص و لم تزد أيّ صورة ، وعلى الرغم من ذلك نجد أنَّ الزمن اللازم لعرض الفيلم يختلف من حالة لأحرى ، مع أنِّ إحساسنا بزمن أحداث القصّة هو ذاته في الحالات الثلاث ..

وإنَّ الفترة الزمنية الجزئية ، التي تفصل عرض صورتين متتاليتين في الحالات الثلاث ، مختلفة ، ويكون الزمن الكلِّي اللازم لعرض الفيلم في كلِّ حالة هو مجموع الأزمنة الجزئية الفاصلة بين عرض صورتين متتاليتين لهذه الحالة ، بينما إحساسنا بزمن أحداث القصة مسألةٌ أحرى تتعلق بمتابعة إدراكنا لتنقُّل أحداث هذه القصة ..

فإحساسنا وإدراكنا للتَّغيُّر الحاصل نتيجة الانتقال من صورة حدث لصورة حدث آخر ، وما تدركه نفوسنا وتتأثَّر به نتيجة هذا التَّغيُّر ، هو ذاته إدراكنا للزمن الذي يفصل بين

حدثي هاتين الصورتين عن بعضهما .. إنَّ الصورة الأولى رسمت في النفس ( عبر أحاسيسنا ) تأثيراً ما ، وتصوُّراً عن الهيئة المكانية الأولى التي تصُّورها هذه الصورة . وتأتي الصورة الثانية لترسم في النفس تأثيراً آخر ، وتصوُّراً آخر للهيئة المكانية الثانية التي انتقل إليها الحدث ، ويكون الزمن الفاصل ( الذي تدركه نفوسنا ) بين هاتين الصورتين ( الهيئتين المكانيتين ) ، هو إدراك النفس للتغير الحاصل بين هاتين الهيئتين المكانيتين ..

إنَّ الإسراع والإبطاء في إحساسنا الداخلي بتغيُّر أحداث قصَّة الفيلم ، وبانسياها الزمني ، يكون بعيداً عن تسريع عرض الفيلم وتبطيئها ( زمن عرض الفيلم ) .. فاحتيار صورة مناسبة لأحداث من مراحل القصّة ، يرسم في نفوسنا سرعة محدَّدة لانسياب أحداث القصّة ، ولتصوِّر زمن هذه الأحداث ..

والاختيار المناسب لصور أحداث متباعدة زمنياً في هذه القصة ، يجعلنا نحسُّ بكامل زمن هذه القصَّة ، ولكن عبر عرضٍ أقلَّ زَمناً من العرض الطبيعي .. فتصوُّرنا لزمن أحداث القصَّة المصوَّرة في مسلسلٍ يستغرق عرضه عشرات الساعات ، هو ذاته تصوُّرنا لزمن أحداث هذه القصَّة حينما تُصوَّر في فيلم يستغرق عرضه ساعتين ..

والاحتيار المناسب لصور أحداث متقاربة زمنياً في هذه القصّة ، يجعلنا نحسُّ بكامل زمن القصّة ، ولكن عبر عرض أكبر زمناً من العرض الطبيعي ..

ولو قمنا بتصوير شريط سينمائي لجسم لا تتغيَّر هيئته المكانية (حسب حدود إدراكنا ) لا هو ولا كلُّ ما يحيط به ، عندها ستكون جميع الصور التي يعرضها هذا الشريط متماثلة تماماً ، وأثناء عرض هذا الفيلم نَحْسَبُ أنَّه قد تمَّ إيقاف عرض هذا الشريط ، ولا فارق عندنا حينئذ من الإسراع أو الإبطاء في عرض هذا الفيلم ، لأنه لا يرسم في نفوسنا أيّ تأثير نتيجة الانتقال من صورة إلى أخرى ، وبالتالي انعدم الزمن الجزئي ( الذي تدركه نفوسنا ) الذي يفصل عرض صورتين متتاليتين، وبالتالي انعدام زمن هذا الفيلم وكأنه لوحة حدارية ميِّتة ..

من هنا ندرك أنَّ الانتقال من هيئة مكانية إلى أحرى ، بالنسبة لحادثة ما نتفاعل معها

00

حسب أحاسيسنا ، هو الذي يُحدِّد سرعة انسياب زمن هذه الحادثة ..

ولنأخذ مثالاً آخر ..

لو قُمنا بزراعة إحدى الخضروات الصيفية في الصيف ، وحسبنا الزمن المقابل من لحظة زراعتها إلى لحظة إنتاجها .. وقمنا بزراعة الصنف نفسه في الشتاء ، وضمن ظروف مادية أخرى غير تلك الموجودة في الصيف ، وقمنا أيضاً بحساب الزمن المقابل من لحظة زراعتها إلى لحظة إنتاجها ، فهل يتساوى الزمنان ؟ .. بالطبع لا ..

إنَّ النبتة في الحالتين مرَّت بمراحل النمو ذاتها ، ونمت وتكاثرت خلاياها بالحجم نفسه ، فالهيئات المكانية التي مرَّت بها النبتة في الحالتين هي ذاتها ، على الرغم من ذلك نجد أنَّ الزمنين مختلفان ..

نحن خارج العالم الداخلي لهذه النبتة ، نُحسُّ أنَّ الزمن في الحالة الثانية ، أطول منه في الحالة الأولى ، وبالتالي فإنَّ الزمن الجزئي (حسب إحساسنا نحن ) اللازم لانتقال الخليسة من هيئة مكانية إلى أخرى ، هو في الحالة الثانية أطول منه في الحالسة الأولى .. ولكن بالنسبة للنبتة نفسها ما الفارق بين الحالتين ؟ ..

من خلال زمنها الداخلي الذي يحكم نمو خلاياها ، لا يُوجد أيُّ فارق ، لأنها في كلِّ حالة ستمرُّ عبر مراحل معيَّنة ، وهيئات مكانية محدَّدة ، هي ذاتها في الحالة الأُخرى ..

ولو أُتيح لنا تصوير هاتين الحالتين ( النبتة في الصيف ، وفي الشتاء ) عبر شريطين سينمائيين كبيرين ، سوف لا نجد أيَّ اختلاف بين الشريطين ، سوى أنَّ إحساسنا بسرعة عرض الشريط الثاني أبطأ من سرعة عرض الشريط الأول ، وبالتالي نحس بأنّ زمنه أكبر ( هذا إن استطعنا رصد الهيئات المكانية الصغرى التي ينمو خلالها النبات وتصويرها ) .. ولو أننا أسرعنا بعرض الشريط الثاني بمقدار محدَّد لحصلنا على الشريط الأول ، ولو أننا أبطأنا بعرض الشريط الأول ..

وهكذا نرى أنَّ تفاعل حواسنا مع حركة المادّة ، من هيئة مكانية لأخرى ، هو الذي يرسم الزمن الخارجي ( بالنسبة لنا ) الذي يحكم المادّة .. ولنأخذ مثالاً آخر ..

لنتخيَّل أَننا وضعنا إنساناً وبيده ساعة مواقتة لساعاتنا ، في مركبة فضائية تسير بسرعة قريبة نسبياً من سرعة الضوء ، وبعد فترة عاد هذا الإنسان بمركبته إلينا .. فهل تسجِّل الرقم نفسه الذي سجَّلته ساعاتنا أثناء غيابه عنَّا ؟ .. يقول العلم لا !..

فساعته ستسجل زمناً أقل من الزمن الذي سجلته ساعاتنا بمقدار يتعلَّق بسرعة مركبته ، وسيُفاجاً هو بذلك كما نُفاجاً نحن .. ففي تلك الظروف التي كان فيها ، لن يحسَّ أبداً بتباطؤ ساعته ، لأنَّ خلايا جسده ، ونبضات قلبه ، وحواسه ، وجميع مادّة حسمه ، ستتباطأ حركتها بالنسبة نفسها التي تتباطأ بها حركة ذرّات ساعته وعقاربها ، وكلُّ ذرّات المركبة التي هو بداخلها .. فزمنه الداخلي المرتبط بمادة جسده ، يتباطأ بالنسبة نفسها التي يتباطأ بها الزمن الخارجي ( بالنسبة له ) الذي يحكم مركبته وساعته .. فمن أين له أن يحسَّ بهذا التباطؤ؟ ..

ولو أُتيح لنا النظر إليه أثناء رحلته هذه ، لأحسسنا بتباطؤ حركته .. ولو أُتيح لهذا الراكب النظر وهو .مركبته إلى عالمنا نحن ، سيحسُّ أنَّ زمننا ( الذي يُعتبر الزمن الخارجي بالنسبة له ولعالم مركبته ) يتسارع بشكل مغاير لانسياب الزمن في عالم مركبته ..

إنَّ سرعته الهائلة في هذا الكون ، هي التي جعلت الانتقال من هيئة مكانية لأخرى في هذه الجملة المتحرِّكة ، أبطأ منها في العالم البعيد عن هذا التسارع الكبير .. فكلُّ ما في هذه المركبة ستتباطأ حركته بالنسبة نفسها ، وستصل صور أحداث هذه المركبة إلى نفوسنا التي تعيش في عالم آخر له حركته وصفاته وماهيته الخاصة .. لذلك سنرى من عالمنا نحن صور أحداث ذلك العالم – عالم المركبة – تتباطأ بنسبة معيَّنة تتعلَّق بسرعة المركبة ..

فنبضة القلب التي تحتاج في عالمنا إلى ثانية تقريباً ، تحتاج داخل المركبة (حسب توقيت نا نحن ) إلى أكثر من ذلك .. وسرعة دوران الإلكترونات حول النواة في ذرّات عالم المركبة أبطأ منها عندنا .. لذلك فالزمن الجزئي اللازم للانتقال من هيئة مكانية إلى أخرى في عالم المركبة (حسب مقياسنا نحن للزمن ) أطول من الزمن الجزئي اللازم للانتقال من

الهيئة المكانية إلى الأحرى التالية في عالمنا ..

إنَّ ما يحدث بالنسبة لتباطؤ الزمن في عالم المركبة ( بالنسبة لنا ) يُرافقه تقلُّص في الأطوال الداخليَّة لكلّ العناصر الماديَّة في المركبة بما فيها حسد الإنسان ، وذلك باتجاه الحركة ، ويرافقه أيضاً ازدياد في كتلة هذه الأحسام الماديَّة .. وهذه الملاحظات ( كما قلنا ) التي نلاحظها نحن ، لا يمكن أن يُلاحظها الراكب داخل هذه المركبة ، لأنَّ كلَّ ما يحيط به سوف يتغيَّر بالنسبة نفسها التي يتغيَّر بها حسده ..

من خلال الأمثلة السابقة ، المستندة على حقائق علمية مثبتة ، نستطيع القول: إنَّ إدراك الزمن الجزئي الأصغر الذي يفصل بين هيئتين مكانيتين متتاليتين ، هو إدراك حوّاسنا للتغيّر الحاصل نتيجة انتقال الهيئة المكانيّة من الحالة الأولى إلى الحالة الثانية .. وعليه يكون إدراك النفس للزمن هو إدراكها لتراكم هذه الأزمنة الجزئية ..

وهكذا يعد الزمن صورة من صور الإدراك الحسيّ ، شأنه بذلك شأن إدراكنا للّون والرائحة والطعم ، شأنه شأن إحساسنا بالبرودة والسخونة ، فكما أننا لا نستطيع الإحساس بصفات المادة إلاّ من خلال نقل حواسنّا لهذه الصفات إلى الدماغ ، فكذلك لا نحس بالزمن إلاّ من خلال تفاعل حواسنّا وأجسادنا وأنفسنا مع الأحداث المتحركة في عالم المادّة الذي نعيش ضمنه ..

فالزمن ليس مقداراً رياضياً مجرَّداً عن أي ارتباط بالحركة ، ولا ينساب على نمط واحد ، وبالتالي لا تُوجد له طبيعة خاصَّة مستقلَّة عن المادة وحركتها .. إنَّ إدراكنا للزمن يكون عبر إطلالتنا على عالم المكان والزمان عن طريق حسدنا وحواسّنا ..

أمّا الزمن الداخلي الذي يحكم النفس ، فهو تراكم الإدراك الداخلي لهذه النفس بالنسبة للمتغيّرات الماديّة وحركتها داخل الجسد الذي تسكنه النفس ، ويتبع ذلك لمادة الجسد وحركته .. وهذا الزمن الداخلي الذي يحكم النفس ، تعتبره النفس الميزان الذي تقيس عليه درجة الانسياب الطبيعي للأزمنة الخارجية التي تتفاعل معها عن طريق الحواس ..

لنقف الآن عند صُور المادة خارج الجسد ، والتي تَعْبُر النفس عن طريق الحواس ،

محاولين التعرف على حركتها عبر المكان .. تلك الحركة التي ولّدت في النفس الإحساس بالزمن الخارجي ..

إنَّ صُور الحوادث في هذا الكون تنتقل في الفضاء الخارجي بسرعة الضوء : ( ولم متر في الثانية ، وهي تنتقل في كلِّ الاتجاهات .. فشعاع الشمس الذي يأتينا بسرعة الضوء يحتاج في مسيره إلينا إلى (  $\Lambda$  ) دقائق تقريباً ، وبالتالي فإنَّ صورة الشمس التي تنتقل إلينا عبر هذه الأشعّة ، تحتاج إلى (  $\Lambda$  ) دقائق حتى تصلنا .. لذلك نقول إنَّ الشمس تبعد عنا مسافة (  $\Lambda$  ) دقائق ضوئية ..

إنَّ هذه الشمس التي نراها ( من على الأرض ) هي ليست الشمس الحقيقية الآن ، إلها الشمس قبل ( ٨ ) دقائق .. ولا يمكننا أبداً رؤية الشمس الحقيقية ( حسب زمنها هي ) إلا بالذهاب إليها .. فصورة الشمس التي تَعْبُر النفس ( هنا على الأرض ) من خلال منافذها الحسية عبر الجسد ، نعيش معها بفارق زمني ( عن زمن الشمس الذاتي ) يُقدَّر بحوالي ( ٨ ) دقائق ..

وهذا ينسحب على كلِّ الأحسام المادية في هذا الكون ، فرؤيتنا لباب الغرفة هي إدراكنا لصورة هذا الباب قبل فترة زمنية ضئيلة حداً ، تساوي نسبة بعدنا عن الباب إلى سرعة الضوء (٣٠٠٠٠٠) كيلو متر في الثانية .. صحيح أنَّ هذه النسبة صغيرة حداً ، ولكنها موجودة فعلاً ويمكننا حسابها ، وعندما تكبر المسافة الفاصلة بيننا وبين الجسم المُشاهَد ، يصبح لهذه النسبة حدُّ محسوس ..

لفرض أنَّ نجماً يبعد عنّا مسافةً تعادل ( ١٠٠٠) سنة ضوئية ، أي أنَّ الضوء المنبعث من هذا النجم والذي يحمل معه صورته ، يحتاج إلى ألف سنة في وصوله إلينا ، ولنفرض أنَّ هذا النجم قد انفجر قبل ( ٢٠٠) سنة ( حسب زمنه هو ) ، فمن أين لنا أن نشاهد صورة هذا الانفجار .. إننا لا نستطيع مشاهدة ذلك إلا بعد مرور ( ٤٠٠) سنة حسب زمننا نحن ، لأنَّ صورة هذا الانفجار تسير إلينا بسرعة الضوء ، وستصلنا بعد فترة زمنية هي ( ١٠٠٠ – ٢٠٠ = ٤٠٠) سنة ..

فالزمن الخارجي الذي تدركه النفس ، هو إدراكها لصورة المادة وحركتها في الماضي ( الماضي المرتبط بالأزمنة الذاتية للأماكن التي انطلقت منها هذه الصور في الفراغ ) .. ذلك الماضي الذي يختلف من نقطة لأحرى ، وذلك حسب بُعد هذه النقاط عن المكان الذي تُوجد فيه هذه النفس ..

وهكذا تتفاعل النفس مع الزمن الذي يحكم المادّة عبر بُعدين :

1 - الزمن الداخلي: وهو ناتج عن تفاعل النفس مع طبيعة مادة الجسد وماهيّته وحركته وسلامة صحّته ، حيث تُدرك النفس انسياب زمنها الداخلي نتيجة لهذا التفاعل .. والزمن الداخلي لكلّ نفس ، هو الأساس والميزان الذي تقيس عليه الانسياب الطبيعي للزمن الخارجي الذي تتفاعل معه عبر حواسّها ..

الزمن الخارجي وهو ناتج عن إدراك النفس ( عبر حواسّها ) لحركة المادَّة خارج الجسد ، ويتبع ذلك للوضع المكاني لها ، ولنسبيَّة لحركتها ، بالنسبة للعلم الخارجي (خارج الجسد) .. وتقدَّر النفس سرعة انسيابه بالنسبة لزمنها الداخلي ..

إنَّ الزمن الخارجي للنفس ، مرتبطٌ بمكان وجود هذه النفس .. فنحن على الأرض نتعامل ( وفق زمننا الداخلي ) مع ماضي الشمس بفارق ( ٨ ) دقائق ، ومع ماضي نجم آخر بفارق سنة مثلاً ، ومع ماضي نجم آخر بفارق ( ١٠٠٠ ) سنة ، ولو وُجدت نفوسٌ أُخرى في تلك الأماكن ، لتعاملت ( حسب زمنها الداخلي ) مع ماضينا نحن بالفارق الزمني نفسه ..

وهكذا تُعدُّ الحادثة المستقبلية بالنسبة لنا ، حادثةً ماضية في مكان آخر من هذا الكون ( حسب زمن ذلك المكان ) ، فبعض الحوادث الخارجية التي نراها بعد سنة ، مرَّت هي ذاها من أماكن أخرى في هذا الكون قبل سنين ، وستمرُّ من أماكن أخرى بعد سنين .. فمن نقطة ما في هذا الكون نستطيع رؤية كلّ أحداث الكون التي تصلنا ، ولكن حسب ماضي هذه الأحداث .. ذلك الماضي المتعلّق بالبعد المكاني الذي يفصلها عنَّا ..

فكما أنه لا يوجد مكان مطلق مستقلّ عن أبعاد المادة ، لا يوجد زمان مطلق مستقلّ

عن حركة هذه المادة .. إنَّ مفهوم الزمن المطلق المجرَّد المنساب على نمط واحد ، وله طبيعته الخاصَّة المستقلَّة ، هذا المفهوم لا يكون إلاّ إذا كان انتشار التأثير لحظيًّا ، أي عندما تكون صورة أيّ حادثة في هذا الكون ، تنتشر إلى جميع أجزائه بلحظة واحدة ، وتشعر به جميع مواد هذا الكون في اللحظة نفسها .. عند ذلك فقط يكون المفهوم المجرَّد المستقل لانسياب الزمن صحيحاً .. ولكن هذا المفهوم ساقط علمياً ، فانتشار التأثير ، وانتقال صور الأحداث ، يكون بسرعة الضوء ( ٣٠٠٠٠٠ ) كيلو متر في الثانية ، وهي سرعة محددة ، لذلك فإنَّ انتشار صور حادثة ما يحتاج إلى زمن ..

إنَّ كلمة الآن تختلف من مكان لآخر ، فكلمة الآن هنا تعني مجموعة من تواقيت الماضي ( أو المستقبل ) للأماكن ، حسب بعدها المكاني عنَّا ، لأننا ضمن مكان محدَّد في هذا الكون ، ونتفاعل مع أحداث الكون ( حسب أزمنتها هي ) بفواصل زمنيَّة تتبع بعدها عنَّا ، فانتقال هذه الأحداث ليس لحظيًّا ، ويحتاج إلى زمن للوصول إلينا ..

إذا فرضنا (حدلاً) أننا نريد رؤية انعكاس الترتيب الزميني ما بين النتائج ومقدماتها بالنسبة للأحداث الخارجية ، أي رؤية انسياب الزمن بشكل معاكس لانسيابه الذي يحكمنا ، أي أننا نريد رؤية النتائج قبل المقدمات التي أدَّت إليها بالنسبة لحادثة ما ، فهذا يقتضي أن يكون البعد المكاني بين المقدمة ونتيجتها (المحسوب بناءً على سرعة الضوء) أكبر من البعد الزماني بينهما (الزمن الفعلى بين المقدّمة ونتيجتها) . .

فمثلاً إذا ركب أحدٌ بسيارة وانطلق من مدينة أولى إلى مدينة ثانية .. حتى يتغيَّر الترتيب الزمني بين المقدمة (وهي الانطلاق من المدينة الأولى) والنتيجة (وهي الوصول إلى المدينة الثانية قبل انطلاقه من المدينة الأولى المدينة الثانية قبل انطلاقه من المدينة الأولى ، يجب أن تكون المسافة بين المدينتين (منسوبة لسرعة الضوء) أكبر من البعد الزمني الذي استغرقته الرحلة (الزمن الحقيقي للرحلة) ..

وبعبارة أخرى يجب أن تكون سرعة سيارته أكبر من سرعة الضوء .. عند ذلك يعود الزمن إلى الوراء ، وبالتالي يمكن رؤية النتائج قبل المقدمات ، أي يمكن لمشاهد ما في مكان

آخر من هذا الكون ، رؤية وصول راكب السيارة إلى المدينة الثانية ، قبل انطلاقه من المدينة الأولى .. أي رؤية الرحلة بشكل عكسى ..

إنَّ ذلك من المستحيل على المخلوقات المحسوسة المشاهدة في هذا العالم المادي ، لأنَّ سرعة حركتها لا يمكنها الوصول إلى سرعة الضوء ، ولو حصل ذلك لتحوَّلت مادة هذه المخلوقات إلى طاقة ..

كما يستحيل على المخلوق مشاهدة تغيَّر الترتيب الزمني الذي يحكمه ، لأنه محكوم لقوانين المادة والمكان والزمان ، فهو موجود في مكان محدَّد ، ولا يمكنه رصد الحوادث إلا من مكانه هذا ، أو من مكان يتحرَّك بسرعة لا يمكنها الوصول إلى سرعة الضوء ..

فرؤية انسياب الزمن من النتائج باتجاه المقدمات (عكس الانسياب الذي يحكمنا) يحتاج إمّا إلى انتقال المتحرِّك بسرعة أكبر من سرعة الضوء ، أو إلى انتقال المشاهد بسرعة أكبر من سرعة الضوء ، أو أن يكون المشاهد موجوداً في كلِّ مكان من هذا الكون ، ويرى في اللحظة نفسها جميع أمكنة هذا الكون دفعة واحدة ، أي متحرِّراً من قيد المكان ، وكلُّ ذلك مستحيلٌ على المخلوقات ..

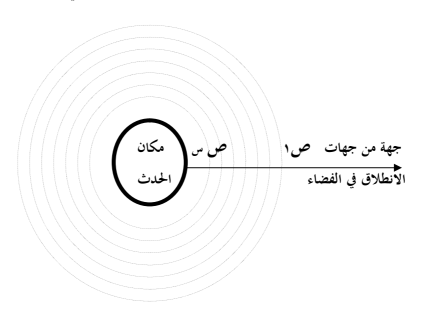
لنقف عند هذا المثال الذي سوف يقرِّب الصورة إلى أذهاننا ..

إذا فرضنا أنَّ إنساناً عاش ومات خلال فترة زمنية مقدارها (س) واحدة زمن .. حيث يرمز الحرف (س) إلى عدد وحدات الزمن التي عاشها هذا الإنسان ، وبما أتنا فرضنا أنَّ لكلِّ واحدة زمن صورة خاصّة بها ، فإنَّ هذا الرمز يشير أيضاً إلى عدد صور حياة هذا الإنسان التي انطلقت في الفضاء .. فكلّ واحدة من هذه الوحدات تفصل بين صور تين متتاليتين من صور حياته التي تنطلق في الفضاء ..

.. أي لنتصوَّر أنَّ حياة هذا الإنسان ، كانت عبارة عن شريط سينمائي مكوَّن من ( س) صورة ، بحيث تنطلق هذه الصور في الفضاء ، من مكانه الذي يعيش فيه في كلِّ الاتجاهات ..

لو أخذنا اتجاهاً واحداً ، من مجموعة الجهات المنطلقة في الفراغ على شكل كرات

مركزها هو مكان الحدث ، لكانت الصورة (ص١) التي انطلقت في الفضاء لحظة ميلاده ، هي الصورة الأبعد عن المكان الذي عاش ومات فيه ، لألها أول صورة انطلقت في الفضاء .. ولكانت الصورة الأخيرة (صس) التي انطلقت في الفضاء لحظة موته ، هي الصورة الأقرب إلى المكان الذي عاش فيه ، لألها آخر صورة انطلقت في الفضاء .. وما بينهما من الصور تكون مرتّبة حسب ترتيب تغيّر الهيئة المكانيّة التي عاشها هذا الإنسان ..



#### ص ۱ ص س ( الميلاد ) ( الموت )

لنتخيَّل أنَّ مشاهداً يرى جميع الأمكنة التي تمرُّ منها هذه الصورة باللحظة نفسها ، أي أنَّ المشاهد غير محكوم لقانون المكان ... إنَّ هذا المشاهد ( المفروض ) يستطيع رؤية جميع صور هذا الإنسان التي عاشها دفعة واحدة ، لأنَّ بصره ( كما فرضنا ) يحيط بجميع الأمكنة دفعة واحدة ..

لو نظر هذا المشاهد ابتداءً من جهة المكان الذي عاش فيه هذا الإنسان لرأى صورة هذا الإنسان لحظة موته (صس)، ومن ثمَّ الصورة التيّ سبقتها (انطلاقاً في الفضاء)،

وهكذا ، لتكون آخر صورة يراها هي صورة ميلاد الإنسان (ص١) .. أي أنه يرى عمر هذا الإنسان من موته إلى ميلاده ، وهو ذاته الانسياب العكسي للزمن الذي عاشه ذلك الإنسان من النتائج باتجاه المقدمات ..

( محور الزمن الخارجي لنظرة المشاهد في هذه الحالة )

ولو نظر هذا المشاهد عكس ذلك ، أي ابتداءً من الصورة الأولى التي انطلقت في الفضاء لحظة ميلاد الإنسان (ص١) ، باتجاه الصورة الأحيرة التي انطلقت في الفضاء لحظة موت الإنسان (صس) ، لرأى انسياب الزمن الحقيقي لعمر هذا الإنسان ، أي لرأى ترتيب الزمن من المقدمات باتجاه النتائج ..

( محور الزمن الخارجي لنظرة المشاهد في الحالة الثانية )

ولو نظر هذا المشاهد إلى نقطة ما ( ن ) تقع بين صورة الميلاد ( ص١ ) وصورة الموت ( ص١ ) ، لرأى هذه النقطة عبارة عن حلقة تمرُّ منها صور شريط حياة هذا الإنسان .. ففي كلِّ لحظة زمنية من وحدات الزمن التي تمرُّ صورة من هذه الحلقة .. إنَّ أوَّل صورة مرَّت من هذه الحلقة هي صورة الميلاد ( ص١ ) ، وآخر صورة ستمرُّ منها هي صورة الموت ( صس س ) ..

ويكون عمر الإنسان في اللحظة ( ن ) عند الصورة ( ص ن ) ، هو مجموعة الصور من صورة ميلاده ( ص ١ ) حتى الصورة ( ص ن ) ، وهذا الجزء يزداد كلَّ واحدة زمن بمقدار صورة واحدة على حساب القسم الآخر .. ويكون ما بقي له من العمر هو مجموعة الصور على يسار الصورة ( ص ن ) حتى صورة موته ( ص س ) .. وهذا الجزء ينقص كلَّ واحدة زمن بمقدار صورة واحدة ، هي ذاها التي يربحها القسم الآخر في واحدة الزمن هذه ..

وهكذا عندما ينظر المشاهد المفروض إلى شريط صور حياة الإنسان ( من ميلاده باتّجاه موته ) فإنه يرى بالنسبة لأيّ صورة من حياته مثل الصورة ( ص ن ) التي يعيشها في اللحظة ( ن ) ، يرى مرحلتين من العمر الكامل لهذا الإنسان ، تتغيّران من لحظة لأخرى ، يمكن تمثيلهما بالمحورين التاليين ..

( الموت )

المحور ١ : يمثّل الماضي بالنسبة للحظة ( ن ) ، وهو محور زيادة العمر ، حيث يمثّل الحظة المستمرُّ مجموعة الصور التي يراها المشاهد المفروض قد عمَّرت حتى اللحظة ( ن ) ، والتي تزداد من لحظة لأخرى ..

المحور ٢ : يمثّل المستقبل بالنسبة للحظة ( ن ) وهو محور نقصان العمر ، حيث يمثّل المستمرُّ مجموعة الصور المستقبلية بالنسبة للصورة ( ص ن ) ، هذه الصور التي تنقص من لحظة لأخرى لحساب الخطِّ المستمرِّ في المحور (١) ..

إنَّ بإمكان العقل البشري تصوُّر ذلك ، عندما تكون أحداث عمر الإنسان جميعها من لحظة ميلاده إلى لحظة موته قد وقعت فعلاً ، أي أنَّ الإنسان قد عاش عمره فعلاً ومات ، وبالتالي انطلقت صور حياته ( من لحظة ميلاده إلى لحظة موته ) كاملةً في الفضاء .. في هذه الحالة فقط يستطيع العقل البشري تصوُّر المفهوم السابق ..

ولكن عندما لم يعش هذا الإنسان جميع مراحل عمره ، أي أنه لم يمت بعد ، فمن يستطيع مشاهدة أحداث حياته التي لم يعشها بعد ؟ .. من يستطيع أن مشاهدة صورة موته (صس) ، وهو مازال على قيد الحياة ؟ .. طبعاً من المستحيل على المخلوقات رؤية ذلك أو تصوره ..

إنَّ قوانين المادة والمكان والزمان التي تحكم المخلوقات ، وتمنعهم من رؤية المستقبل ، هي قوانين مخلوقة لله سبحانه وتعالى ، وهي محكومة له .. فالله سبحانه وتعالى يحيط علماً بكلِّ مكان وزمان ، ويرى كلَّ الكون ( زماناً ومكاناً ) دفعة واحدة ..

لندرس هذه المسألة عبر مقدمات يتصوُّرها العقل البشري بسهولة أكبر ..

إذا افترضنا أننا ضمن فراغ نعلم تماماً جميع صفاته من كثافة ومقاومة للاحتكاك و ..... إلخ ، وإذا افترضنا أننا نعلم تماماً جميع القوانين التي تحكم حركة سير القذيفة نتيجة القوى التي تؤثّر عليها ، وإذا افترضنا نقطة البداية ولحظة البداية لإطلاق هذه القذيفة من مدفع نعلم تماماً جميع صفاته وميّزاته ..

ألا يمكن عند ذلك التنبؤ مسبقاً (حسب علمنا المحدود) بالنقطة التي ستسقط فيها هذه القذيفة ، وبلحظة سقوطها ، وبالمسار الذي ستسلكه أثناء حركتها ، وبعمر هذا الحدث من لحظة إطلاق القذيفة إلى لحظة سقوطها ، وبكلِّ التَّغيُّرات التي تطرأ نتيجةً لهذا الحدث ؟ .. إنَّ علمنا بذلك يكون أقرب إلى الحقيقة ، كلَّما اقترب هذا العلم من حقيقة

المقدمات التي استنتجنا منها التنبؤات السابقة ..

ولنأحذ مثالاً آخر ..

لو افترضنا أننا نعلم تماماً جميع الظروف المادية التي تحيط بقطرة محدَّدة من مياه البحر ، والتي تؤدِّي إلى تبخُّر هذه القطرة ، ولحظة تبخُّرها ، والمكان الذي تبخَّرت منه ... وإذا فرضنا أننا نعلم تماماً جميع القوى التي تُؤثِّر على هذه القطرة بعد فراقها لمياه البحر ، وبالتالي إلى أيِّ ارتفاع ستصل ، وإلى أيِّ غيمة ستنتمي .. وإذا فرضنا أننا نعلم تماماً جميع القوى الداخلية في الغيمة والتي تؤثِّر على هذه القطرة ، وبالتالي تحديد مسارها وحركتها وحالتها ضمن هذه الغيمة .. وإذا فرضنا أننا نعلم تماماً جميع الظروف المحيطة بما في كلِّ لحظة من قوة رياح وغيرها والتي ستدفع هذه الغيمة ، وبالتالي معرفة الأماكن التي ستصل اليها وستسقط مياهها فيها ، والقوانين التي تحكم ذلك ، وبالتالي معرفتنا لنقطة سقوطها إليها وستسقط مياهها فيها ، والقوانين التي تحكم ذلك ، وبالتالي معرفتنا لنقطة سقوطها .... وهكذا .... إلخ ..

ألا يمكننا عندئذ التنبّؤ (على قدر علمنا بالمقدمات السابقة) بالمكان والزمان اللذين ستسقط فيهما هذه القطرة، وبماهيّة السقوط؟ ..

إذا فرضنا ( حدلاً ) أنَّ علمنا حول رحلة قطرة المياه تلك ، ينسحب على جميع ذرّات المياه في الأرض في كلِّ مكانٍ زمان ، ألا نستطيع ( وعلى قدر علمنا ) التنبؤ بكميات المياه التي ستسقط في كلِّ زمان ومكان على سطح الأرض ..

إِنَّ كُلَّ ذَرَة فِي هذا الكون تتحرَّك طاقتها التي أودعها الله تعالى فيها ، ضمن قوانين محدَّدة وثابتة رسمها الله تعالى لها ، من أجل إعطائها حيثيات وجودها في عالم المادة والمكان والزمان .. وهذه الذرّة تدخل في تركيب جزيئات أكبر ، هي الأخرى تتحرَّك ضمن قوانين محدَّدة ، حدَّدها الخالق سبحانه وتعالى .. وهذه الجزيئات تدخل في تكوين أجسام أكبر ، لها قوانينها ومؤثِّراتها الداخلية والخارجية التي حدَّدها الخالق سبحانه وتعالى .. وهكذا .. حتى جسم الكون .. كلَّ يتحرَّك ويدور ويؤثِّر بعضه ببعض ، عبر قوى وقوانين حدَّدها ورسمها حالق المادة ومبدعها سبحانه وتعالى ..

ولنسأل أنفسنا السؤال التالي: إذا كُنّا نحن كمخلوقات ، عندما نعلم الجانب الظاهري من قوانين مسألة ما وظروفها ومؤثراتها ، نستطيع معرفة الماهيّة (على قدر علمنا) التي ستؤول إليها المادة نتيجة تطبيق هذه القوانين عليها .. فهل خالق المادة وكلّ شيء في هذا الكون ، وممسكها من الزوال في كلّ لحظة عن طريق إعطائها حيثيات وجودها ، وخالق جميع المؤثرات الداخلية والخارجية المؤثرة فيها وواضع قوانينها ونُظمها التي تسير عليها .. فهل خالق الكون سبحانه وتعالى الذي لا تحكمه قوانين والمكان والزمان ، والذي يملك هذه القوانين ، والذي أحاط بكلّ شيء علماً ، والموجود في كلّ مكان وزمان .. هل من الصعب عليه إدراك الهيئة التي ستصير إليها الأشياء التي خلقها نتيجة تطبيق القوانين التي رسمها ؟ ..

إنَّ هذه الأمثلة وغيرها هي تقريب للتَّصوُّر البشري ( المحكوم لقوانين المادة والمكان والزمان ) عبر مقدمات مادِّية تؤدي إلى نتائج مادِّية .. ولكن بالنسبة للخالق سبحانه وتعالى الذي هو أسمى من أن يُشبَّه بأيِّ شيء .. ﴿ لَيْسَ كَمِثْلِهِ مَثَى اللهِ وَهُو ٱلسَّمِيعُ وَعَالَى الذي هو أسمى من أن يُشبَّه بأيِّ شيء .. ﴿ لَيْسَ كَمِثْلِهِ مَثَى اللهِ مَنْ اللهُ وَمَالَ اللهُ مَنْ اللهُ وَمَالَ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ وَمَالَ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ وَمَالَ وَمَالَ ، فإنه يرى الكون مكاناً وزماناً من لحظة ميلاده إلى نهايته دفعةً واحدة ، ويرى انسياب الزمن بكلِّ اتجاه .. فلا فارق عنده في رؤية نتائج الأحداث سواء وُحدت مقدماتها في عالم المادة والمكان والزمان أم لم توحد ..

﴿ \* وَعِندَهُ مَفَاتِحُ ٱلْغَيْبِ لَا يَعْلَمُهَا إِلَّا هُوَ ۚ وَيَعْلَمُ مَا فِ ٱلْبَرِّ وَٱلْبَحْرِ ۚ وَمَا تَسْقُطُ مِن وَرَقَةٍ إِلَّا يَعْلَمُهَا وَلَا حَبَّةٍ فِي ظُلُمَنتِ ٱلْأَرْضِ وَلَا رَطْبٍ وَلَا يَابِسٍ إِلَّا فِي كَتَبٍ مُّبِينٍ ﴾ [الأنعام : ٥٩]

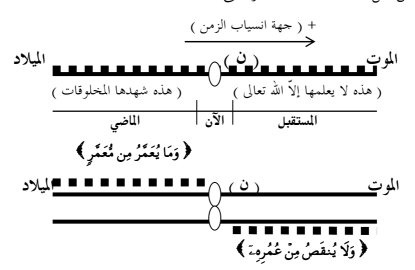
إنَّ الأحداث بالنسبة للخالق سبحانه وتعالى ، كأنها شريط سينمائي مفرود ، صورته الأولى هي لحظة ميلاد الكون ، وصورته الأخيرة لحظة نهايته ، ويسير هذا الشريط من الماضي باتجاه المستقبل ، ليمرَّ في حلقة اسمها الآن .. ونحن من المخلوقات لا نشاهد من

الأحداث التي تخصّنا إلا صور الأحداث الموجودة معنا داخل هذه الحلقة (الآن)..

ويُلقي القرآن الكريم الضوءَ على هذه المسألة ، مُبيِّناً أنَّ الله تعالى يرى في كلِّ لحظة ما عاشه الإنسان حتى هذه اللحظة ، وما بقي له من عمره حتى نهاية هذا العمر ، وإنه كان من الصعب علينا تصوُّر ذلك فإنه على الله تعالى يسير ..

### ﴿ وَمَا يُعَمَّرُ مِن مُّعَمَّرٍ وَلَا يُنقَصُ مِنْ عُمُرِهِ ۚ إِلَّا فِي كِتَنبٍ ۚ إِنَّ ذَالِكَ عَلَى ٱللّهِ يَسِيرُ ﴾ [فاطر: ٣٥]

إننا نرى من خلال هذه الصورة القرآنية ، أنَّ الكلمتين (يُعَمَّرُ) ، (يُنقَصُ ) تردان بصيغة الاستمرارية ، فما يُعمِّر الإنسان من ولادته لحظة ما (ن) ، يزداد كلَّ لحظة على حساب ما بقي له من عمره ، وما بقي له من عمره اعتباراً من اللحظة (ن) ، ينقص كلَّ لحظة لحساب ما عمَّر حتى هذه اللحظة ..



فالصورة القرآنية: ﴿ وَمَا يُعَمَّرُ مِن مُّعَمَّرٍ وَلَا يُنقَصُ مِنْ عُمُرِهِ ٓ إِلَّا فِي كِتَنبٍ ۚ إِنَّ فَالصورة القرآنية: ﴿ وَمَا يُعَمَّرُ مِن مُّعَمَّرٍ وَلَا يُنقَصُ مِنْ عُمُرِهِ ٓ إِلَّا فِي كِتَنبٍ ۚ إِنَّ ذَالِكَ عَلَى ٱللَّهِ يَسِيرٌ ﴾ ، لا تعني (كما ذهب بعضه) أنَّ عمر الإنسان يزيد وينقص .. إنما تعني أنَّ عمر الإنسان ( في علم الله تعالى ) محدَّدٌ وثابت ً ، حيث يرى الله تعالى في كلِّ لخظة من حياة الإنسان ، ما عاش حتى تلك اللحظة ( الماضي بالنسبة للإنسان ) ، وما بقي

له من العمر حتى يموت ( المستقبل بالنسبة للإنسان ) ..

ومّما يؤكّد ذلك هو ورود الكلمتين [ (يُعَمَّرُ) ، (يُنقَصُ) ] بصيغة المضارع .. وورود كلمة (ولاً) في العبارة القرآنيّة (ولا يُنقَصُ مِنْ عُمُرِهِ مَ) دون كلمة (وما) كما هو في صياغة العبارة (وَمَا يُعَمَّرُ مِن مُعَمَّرٍ) .. وأنَّ الضمير في كلمة (عُمُرِهِ مَن يَعلَق به الضمير في كلمة (مُعَمَّرٍ) ..

ويُبيِّن القرآن الكريم أنَّ الزمن مخلوق من مخلوقات الله تعالى ، شأنه بذلك شأن جميع المخلوقات الأحرى .. يقول تعالى :

﴿ أَوْ كَٱلَّذِى مَرَّ عَلَىٰ قَرْيَةٍ وَهِى خَاوِيَةً عَلَىٰ عُرُوشِهَا قَالَ أَنَّىٰ يُحَيِ مَدِهِ ٱللهُ بَعْدَ مَوْتِهَا فَأَمَاتَهُ ٱللهُ مِائَةَ عَامِ ثُمَّ بَعَثَهُ وَقَالَ كَمْ لَبِشْتُ قَالَ لَبِشْتُ يَوْمًا أَوْ بَعْضَ يَوْمٍ مَوْتِهَا فَأَمَاتَهُ ٱللهُ مِائَةَ عَامِ فَٱنظُرْ إِلَىٰ طَعَامِكَ وَشَرَابِكَ لَمْ يَتَسَنَّهُ وَٱنظُرْ إِلَىٰ طَعَامِكَ وَشَرَابِكَ لَمْ يَتَسَنَّهُ وَٱنظُرْ إِلَىٰ عَمارِكَ وَلَنظِرْ إِلَىٰ الْعَامِكَ وَشَرَابِكَ لَمْ يَتَسَنَّهُ وَٱنظُرْ إِلَىٰ حَمارِكَ وَلِنَجْعَلَكَ ءَايَةً لِلنَّاسِ وَآنظُرْ إِلَى الْعِظَامِ كَيْفُ نُنشِرُهَا ثُمَّ عَمارِكَ وَلِنَجْعَلَكَ ءَايَةً لِلنَّاسِ وَآنظُرْ إِلَى الْعِظَامِ كَيْفُ نُنشِرُهَا ثُمَّ لَكُمُ وَلَا أَعْلَمُ أَنَّ ٱللهَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴾ [البقرة: كُلُوهَا لَحُمَّا فَلَمَا تَبَيَّرَ لَهُ وَقَالَ أَعْلَمُ أَنَّ ٱللّهَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴾ [البقرة: ٤٠٥]

خلال الفترة الزمنية التي أماته الله تعالى بها ، وهي مائة عام ، أجرى الله تعالى انسياب الزمن على حماره الذي أصبح نتيجةً لذلك كومةً من العظام ، ولم يُجرِ الزمن عن طعامه وشرابه ، فطعامه وشرابه بقيا كما هما لم يتسنّيا طيلة هذه الفترة ..

إِنَّ الهدف من ذلك ، هو لفت انتباه الناس إلى أنَّ الزمنَ مخلوقٌ من مخلوقات الله تعالى ، ينساب ضمن قوانين ونُظم حددها ورسمها الخالق سبحانه وتعالى ﴿ وَلِنَجْعَلَكَ ءَايَةً لِنساب ضمن قوانين ونُظم حددها ورسمها الخالق سبحانه وتعالى ﴿ وَلِنَجْعَلَكَ ءَايَةً لِلنَّاسِ ﴾ ، وإنَّ حكم قانون الزمن على المادّة ليس بعيداً عن علم الله تعالى وإرادته وقدرته ، فالله سبحانه وتعالى يخرق هذه القوانين ليثبت للمخلوقات أنَّ هذه القوانين ، لم تُوجَد لوحدها ، ولم تعمل لوحدها ، إنما هناك حالق قيُّوم على ذلك ..

وتُبيِّن هذه الآية الكريمة ، أنَّ الإنسان عندما لا يُطلُّ على عالم المادة والمكان والزمان يُطلُّ على عالم المادة والمكان والزمان بجسده وحواسه ، فإنه لا يُحسُّ بحركة المادة في هذا العالم المادِّي ، لذلك على الرغم من لبث هذا الإنسان مائة عام أماته الله تعالى خلالها ، أجاب عن مدة لبثه هذه بأنما تعادل يوماً أو بعض يوم ، قياساً على فترة غيابه عن هذا العالم المادي أثناء النوم ..

رأينا - عبر هذا الفصل - أنَّ المفاهيم الثلاثة ( المادة - المكان - الزمان ) مرتبطة ومتلازمة ولا يمكن الفصل بينهما ، فلا يمكن إدراك المكان إلا من خلال مادة تملؤه ، ولا يمكن إدراك المادة ؟إلا من خلال حيِّز المكان التي تتجسَّد به هذه المادة ، ولا يمكن إدراك الزمن إلا من خلال حركة المادة ، وتغيُّر هيآت المكان الذي تحتلُه هذه المادة ، ولا تُوجد مادة لا تتحرك ، وبالتالي لا توجد مادة ليست محكومة لقوانين المكان والزمان ..

ويشير القرآن الكريم إلى علاقة المكان بالزمان في أكثر من موضع ..

﴿ وَيَسْتَعْجِلُونَكَ بِٱلْعَذَابِ وَلَن شُحْلِفَ ٱللَّهُ وَعْدَهُ وَ وَإِنَّ يَوْمًا عِندَ رَبِّكَ كَأَلْفِ سَنَةٍ مِّمًا تَعُدُّونَ ﴾ [ الحج : ٤٧ ]

﴿ يُدَبِّرُ ٱلْأَمْرَ مِنَ ٱلسَّمَآءِ إِلَى ٱلْأَرْضِ ثُمَّ يَعْرُجُ إِلَيْهِ فِي يَوْمِ كَانَ مِقْدَارُهُ ٓ أَلْفَ سَنَةٍ مِّمَّا تَعُدُّونَ ﴿ ذَٰ لِكَ عَلِمُ ٱلْغَيْبِ وَٱلشَّهَدَةِ ٱلْعَزِيزُ ٱلرَّحِيمُ ﴾ [الحج: ٤٧]

﴿ إِنَّ رَبَّكُمُ ٱللَّهُ ٱلَّذِى خَلَقَ ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضَ فِي سِتَّةِ أَيَّامٍ ثُمَّ ٱسْتَوَىٰ عَلَى الْعَرْشِ يُغْشِى ٱلَّيْلَ ٱلنَّهَ اللَّهُ مَ حَثِيثًا وَٱلشَّمْسَ وَٱلْقَمَرَ وَٱلنَّجُومَ مُسَخَّرَتٍ بِأَمْرِهِ مَ الْعَرْشِ يُغْشِى ٱلْيَلَ ٱلنَّهُ رَبُ ٱلْعَلَمِينَ ﴾ [الحج: ٧٤]

إنَّ كلمة يوم ترتبط بدورة مكانية كاملة لمكان ما ، مما يتولَّد عن ذلك مفهوم الزمن المرتبط بهذا اليوم ، والذي يحكم المكان الذي دار هذه الدورة الكاملة .. فاليوم عندنا على الأرض هو ( ٢٤ ) ساعة ، وفي كوكب آخر يعني الزمن المقابل لدوران هذا الكوكب حول نفسه دورة كاملة ، وهكذا ... لذلك لا يحقُّ لنا أن نجعل من قيد دورة الزمن التي

تحكمنا هنا على الأرض إطاراً نُقيِّد به دورات الزمن في كلِّ أرجاء الكون ..

فكلمة يوم عندما يعرضها القرآن الكريم ، تعني دورة الهيئة المكانية المرتبطة بمكان ما دورة كاملة .. فمثلاً خَلْقُ الله تعالى للسموات و الأرض الذي تمَّ في ستة أيام ، يعني أنَّ الله تعالى بكلمة كن ، والتي تتكوَّن منها مادة السماوات والأرض ، تفاعلت مع بعضها بعضاً وتمايزت حتى أخذت الشكل الذي استقرَّت عليه ، خلال ست دورات مكانية كاملة دارت خلالها هذه المادة ..

ونرى الآن أنَّ باستطاعتنا الإجابة على السؤال الذي حار عنده بعض الناس ، الذين جعلوا من تصوُّراتهم قيداً على قدرة الله تعالى .. لو رجعنا بالزمن إلى الوراء وإلى النهاية ، ما هو مقدار الزمن الذي يُحدِّد قدم الخالق سبحانه وتعالى عن مثل هذه التصوُّرات ؟ ..

إنَّ هذا السؤال ناتج عن جهل بحقيقة الزمن ، وبأنه مخلوق يحكم المادة فقط نتيجة حركتها ضمن حدود المكان الذي تملؤه ، وأنه صورة من صور الإدراك الحسي ، تدركه نفوسنا نتيجة تفاعل الحواس مع حركة المادة ، وأنه لا وجود للزمن خارج هذا الإطار ..

إنَّ هذا السؤال ناتج عن جهل يتعلَّق بتصوُّرٍ خاطئ مفاده أنَّ الزمن مستقلٌّ عن المادة ، وأنَّه قانون أصيل يحكم كلَّ شيءٍ حتى الخالق سبحانه وتعالى عن ذلك ..

وفي الإحابة عن هذا السؤال نقول: لا زمان قبل حلق مادة هذا الكون .. كيف يكون هناك كون دون مادة ومكان وحركة ؟! .. فقانون الزمان مخلوق خُلق في اللحظة التي خُلقت فيها مادة هذا الكون ، وتحركت فيها هذه المادة في إطار المكان المخلوق أيضاً ..

نقول لمثل هؤلاء إنَّ الإله الموجود في تخيلاتكم ، والذي تريدون أن تخضعوه لحواسِّكم ، ولقوانين المادة والمكان والزمان التي تحكمكم ، ليس هو الله سبحانه وتعالى .. فالإله الذي تتخيلون هو صنم من الجهل والضلال ، وضعه الشيطان في مخيلاتكم لإبعادكم عن حقيقة عبادة الله تعالى ..

إنَّ صفات الله تعالى تُدرك آثارها ولا يمكن الإحاطة بها ، وهي ليست تبعاً لتصوِّر أحد .. فآثار صفات الله عزَّ وجلَّ وعظمته وقدرته ، يستطيع أيُّ إنسانٍ رؤيتها في أي شيء

من مخلوقات الله تعالى ..

وهكذا نرى سقوط المقدمات الوهمية التي وضعها أصحاب الفلسفة الإلحادية .. لقد سقطت هذه المقدمات ( التي اضطروا لوضعها من أجل إبعاد أصحاب العقول النيرة والقلوب الحية عن عبادة حالقها عزَّ وحلَّ ) علمياً ومنطقياً .. هذا السقوط الذي بيَّنه قبل ذلك كتاب الله تعالى ( القرآن الكريم ) ..



مركز الذِّكْر للدراسات الإسلامية موقع: موقع: الكاتب والمفكِّر الإسلامي الممندس عدنان الرفاعي الممندس عدنان الرفاعي www.thekr.net adnan@thekr.net

#### مراتب الوجود

بعد أن ألقينا الضوء على مفهوم المادَّة ، التي هي - كما رأينا - جسد المكان ، وساحة تصوُّرنا لمفهوم الزمان .. لا بدَّ من إلقاء الضوء على كلِّ مراتب الوجود ، ولو بشكل مختزل حداً ، حتى نستطيع تصوُّر كلَّ مسألة من المسائل التي سنتناولها - إن شاء الله تعالى - في الفصول القادمة ، ضمن ساحة مرتبة وجودها ، ممّا يُساعد تصوُّرنا في إدراك هذه المسائل ، وفي إدراك الحدود الفاصلة بينها ..

إنَّ للوجود ثلاث مراتب:

الذّات الإلهية وصفاتها: وهو وجودٌ مطلقٌ غير محكوم للمكان والزمان ، وهو حاكمٌ للمكان والزمان .. وإليه تعود كلُّ الموجودات الأخرى ..

٢ - عالم الأمر (كالروح والقرآن الكريم): وهو وجودٌ غير محكوم للمكان والزمان ، ولكنَّه ليس حاكماً للمكان والزمان .. وهذا الوجود يتعلَّق بصفات الله تعالى مُباشرةً ..
 وفي ساحة هذا الوجود لا تجتمع المتناقضات ..

٣ – عالم الخلق: ويتكوَّن من مرتبتين:

أ - وجود مخلوق غير محسوس (كالنفس البشريَّة): وهذا الوجود على الرغم من أنَّه متحررٌ من قانون المكان والزمان (أي ينتمي إلى عالم ما فوق المادَّة والمكان والزمان)، إلاّ أنَّه يخضع لقوانين المكان والزمان حينما يؤطَّر بجزئيّات المادة في عالم الحسّ.. كالنفس البشرية حينما تكون داخل الجسد..

ب - وجود مخلوق محسوس (عالم المادة التي تنتمي إليه أجسادنا ): وهو وجود
 محكوم لقوانين المكان والزمان ..

وعالم الخلق وعالم الأمر يعودان لله تعالى ..

﴿ أَلَا لَهُ ٱلْخَالَٰقُ وَٱلْأَمْنُ ۖ تَبَارَكَ ٱللَّهُ رَبُّ ٱلْعَلَمِينَ ﴾ [الأعراف: ٥٤]

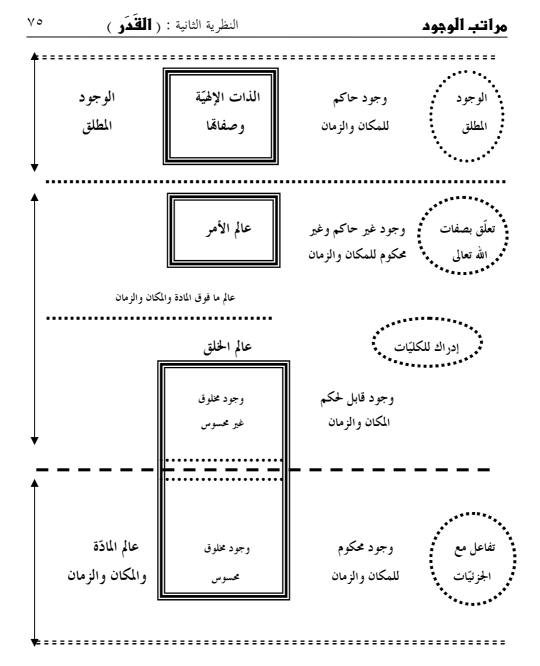
فالله تعالى هو الذي أوجد عالم الأمر الذي يتعلَّق بصفاته مُباشرة ، وخلق عالم الخلق الذي يحتاج في كلِّ لحظة لله تعالى ، حيث يُعطيه الله تعالى حيثيات وجوده كما رأينا ..

ومن الخطأ الكبير النظر إلى موجودات عالم الأمر ، من منظار الزمان والمكان الذي يحكمنا ككائنات تنتمي إلى عالم الخلق ..

إنَّ إرجاع موجودات عالم الأمر (كالروح والقرآن الكريم) إلى زمن محدَّد يتعلَّق ببداية وجودها ، هو محاولة لوضع معيارٍ لا ينتمي إلى عالمها أصلاً ، كالذي يُريد معرفة أوزان الأشياء عبر معيار الألوان ..

فقولنا .. إنَّ موجودات عالم الأمر (كالروح والقرآن الكريم) مخلوقة ، هو قولُ مغلوطٌ حسب معيار صياغة القرآن الكريم ، لأنَّ كلمة (خلق) في القرآن الكريم تعني إيجاد الشيء في عالم الخلق ..

وهذا لا يعني (كما سيتوهم بعضهم) أنَّ موجودات عالم الأمر مستقلَة (في إيجادها) عن الذَّات الإلهية .. أبداً .. إنَّ الله تعالى أوجدها في مرتبة من الوجود ، متعلِّقة مباشرة بصفاته ، ومستقلَّة تماماً عن عالم الخلق المحكوم لقوانين المكان والزمان ..



والخلط الذي يمكن أن يحصل في تصوُّراتنا حول مراتب الوجود هو بين عالم الأمر وعالم الوجود المخلوق غير المحسوس .. ولذلك سنلخِّص الفارق بين موجودات عالم الأمر

وموجودات عالم الوجود المخلوق غير المحسوس ، حتى نستطيع تصوُّر الخط الفاصل يبن هذين العالمين ..

1 - موجودات عالم الأمر تتعلَّق بصفات الله تعالى ، فلا تحمل إلا الصفات الإيجابيَّة .. بينما موجودات عالم الوجود المخلوق غير المحسوس ، منها من يحمل صفات إيجابيَّة دائمة كالملائكة ، ومنها من يحمل صفات إيجابيَّة وسلبيَّة ، كالأنفس البشرية ، وكعالم الجن ..

٢ - موجودات عالم الأمر لا يمكن أن تخضع للزمان والمكان .. بينما موجودات عالم الوجود المخلوق غير المحسوس تخضع للزمان والمكان حينما تؤطَّر بالجزئيَّات الماديَّة في عالم المادَّة والمكان والزمان ..

٣ - موجودات عالم الأمر لا يُطلق عليها اسم الشيء (كما بيَّنا في النظرية الثالثة "الحق المطلق" وفي كتاب قصَّة الوجود)، شأنها بذلك شأن الذات الإلهية .. بينما موجودات عالم الوجود المخلوق غير المحسوس، تخضع لصفات الأشياء حينما تُؤطَّر بقوانين العالم المادِّي، شأنها بذلك شأن موجودات عالم الوجود المخلوق المحسوس.

ويمكننا أن نُشير إلى بعض التشابه بين موجودات عالم الأمر ، وبين موجودات عالم الوجود المخلوق غير المحسوس حينما تكون خارج إطار عالم المادَّة والمكان والزمان ..

١ - كلاهما غير خاضع للمكان والزمان ..

٧ – كلاهما لا يتفاعل مع مسألتين متناقضتين في الوقت ذاته ..



مركز الذِّكْر للدراسات الإسلامية موقع: موقع: الكاتب والمفكِّر الإسلامي الممندس عدنان الرفاعي الممندس عدنان الرفاعي www.thekr.net adnan@thekr.net

# الروح والنَّفس

الروح والنَّفس .. كلمتان تصفان – كما سنرى إن شاء الله تعالى – مسألتين تنتميان إلى عالمين يختلفان عن عالمنا المادّي الحسِّي .. لذلك لا يمكننا وضعهما في المخبر – كالمادة – وإحراء التجارب عليهما .. وبالتالي لا يمكننا الوصول فيهما إلى نتائج يقينيَّة إلاّ عبر ما يخبرنا الله تعالى عنهما في كتابه الكريم ..

والنّفس مسألة أقرب إلى الدراسة الفلسفية العلميّة من الروح .. لأنّ الروح - كما سنرى - مسألة إيمانيّة حالصة ، حيث يزداد كميّة الروح في الإنسان بمقدار اقترابه من الله تعالى .. ولذلك نرى أنّ بعض الفلاسفة ، قديماً وحديثاً ، مسلمين وغير مسلمين توصّلوا إلى تعريف النّفس ، بشكلٍ قريب ممّا يحمله القرآن الكريم من دلالات ومعان لها .. ولكن لم يقترب أحدٌ حتى الآن - سواءٌ من المسلمين كفلاسفة وكفقهاء وكمفسرين للقرآن الكريم ، أم من غير المسلمين - من تعريف الروح ، كما يصوره القرآن الكريم ، أو حتى من الاقتراب من هذا التعريف ..

وتناول الفلاسفة المسلمين ومفسِّري القرآن الكريم للنفس ، كان باتّجاهات تتبع للرؤى المختلفة التي كانوا ينظرون منها إلى كتاب الله تعالى .. ولكن مُحمَل هذه الرؤى لم يخرج عن ربط الروح بالنفس ، وربطهما بالجسد .. فما بين المساواة التامَّة بين الروح والنَّفس ، وبين جعل الروح والجسد داخل مفهوم النَّفس ، أبحرت كلُّ الرؤى الفلسفية والتفسيريَّة لكتاب الله تعالى ، والتي تُكوِّن الموروث الفلسفي والتفسيري لهاتين المسألتين ..

في بحثنا هذا سنخلع كلَّ التصوُّرات السابقة الموروثة بالنسبة لمسألتي الروح والـــنفس، الأهما – كما سنرى – موروثات فكرية لم تُستنبط من كتاب الله تعالى ... وســـنبحر في القرآن الكريم لاستنباط معاني هاتين المسألتين، ودلالاتهما، وحدودهما، التي تميّزهما ..

وأقول لمن سيستغرب ما سنتوصَّل إليه .. إنَّك تُعاير دلالات كتاب الله تعالى على تصوُّرات تاريخيَّة تحسبها عين المنهج .. فحينما يُقدَّم برهانٌ من كتاب الله تعالى بالنسسبة لمسألة ما ، يجب على كل من يعتبر نفسه مؤمناً بالله تعالى وبكتابه الكريم ، أن يُعيد تقييم تصوُّراته بالنسبة لهذه المسألة على معيار هذا البرهان ، وإلا فعصبيته المذهبية أكبر من عصيته لله تعالى ولكتابه الكريم ، وهذا من أكبر أوجه الشرك ..

وكما قُلنا في المقدِّمة .. سننطلق في تعريف المسألة المدروسة من جميع مشتقًات الجذر اللغوي ، الذي تفرعت عنه الكلمات التي تصف هذه المسألة في كتاب الله تعالى ، وبحيث نكون النتيجة المستنبطة موافقة لدلالات جميع النصوص القرآنية الحاوية على الدلالات المتفرعة عن هذا الجذر اللغوي ..

ولنبدأ برسم صورتي الروح والنَّفس كما يُصوِّرهما لنا القرآن الكريم ..

١ – إنَّ الروح ينتمي إلى عالم الأمر ..

﴿ وَيَشْعَلُونَكَ عَنِ ٱلرُّوحِ فَلِ ٱلرُّوحُ مِنْ أَمْرِ رَبِّي وَمَاۤ أُوتِيتُم مِّنَ ٱلْعِلْمِ إِلَّا قَلِيلًا ﴾ [الإسراء: ٨٥]

فقوله تعالى ﴿ قُلِ ٱلرُّوحُ مِنْ أَمْرِ رَبِّى ﴾ هو إجابة لقوله تعالى ﴿ وَيَسْعَلُونَكَ عَنِ ٱلرُّوحِ ﴾ ، شأنه شأن جميع الأجوبة القرآنية للعبارات القرآنية التي تبدأ بكلمة ﴿ يَسْعَلُونَكَ ﴾ .. ونهاية الآية الكريمة ﴿ وَمَآ أُوتِيتُم مِّنَ ٱلْعِلْمِ إِلَّا قَلِيلاً ﴾ تُبيِّن لنا أنَّ انتماء الروح لعالم الأمر ، يجعلنا لا نعلم عن الروح إلاّ القليل الذي نتدبَّره من خلال آيات كتاب الله تعالى التي تحوي مشتقًات الجذر (ر، و، ح)

وهذه الآية الكريمة لا تعني (كما يتوهَّم الكثيرون) أنَّ البشر لا يمكنهم أن يعلموا أيَّ علمٍ عن الروح .. فالقرآن الكريم الذي يأمرنا الله تعالى بتدبُّره، روحٌ من أمره جلَّ وعلا

﴿ وَكَذَالِكَ أُوْحَيْنَا إِلَيْكَ رُوحًا مِّنْ أُمْرِنَا ۚ مَا كُنتَ تَدْرِى مَا ٱلْكِتَنبُ وَلَا ٱلْإِيمَانُ

وَلَكِن جَعَلْنَهُ نُورًا نَهْدِى بِهِ مَن نَشَآءُ مِنْ عِبَادِنَا ۚ وَإِنَّكَ لَهُدِى إِلَىٰ صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ

- ( الشورى : ٥٢ ]
- ٢ الروح مسألة مستقلّة عن مسألة الحياة ...

يتصوَّر معظم الناس أنَّ الحياة ترتبط بالروح ، فأينما وُجدت الحياة – حسب تصوُّرهم – وُجد الروح .. إنَّ مثل هذه التَّصوُّرات تنبع من مفاهيم مغلوطة ، لا يُثبتها القرآن الكريم ولا العلم ..

إنَّ إحياء الشيء – بشكل عام – هو إخراجه من حالة الموت إلى حالة الحياة ، فالحياة هي النمو والتفاعل مع الوسط المحيط ، ولا يعني إحياء الشيء أنَّ روحاً قد ألقي فيه ..

- ﴿ أُوۡ كَٱلَّذِى مَرَّ عَلَىٰ قَرِّيَةٍ وَهِيَ خَاوِيَةٌ عَلَىٰ عُرُوشِهَا قَالَ أَنَّىٰ يُحْيِ مَاذِهِ ٱللَّهُ بَعْدَ مَوْتِهَا ۖ ﴾ [البقرة: ٢٥٩]
- ( \* إِنَّ ٱللَّهَ فَالِقُ ٱلْحَبِّ وَٱلنَّوَى اللَّهَ عُنْرِجُ ٱلْحَيِّ مِنَ ٱلْمَيِّتِ وَمُخْرِجُ ٱلْمَيِّتِ مِنَ ٱلْحَيِّ

   ( الأنعام : ٩٥ ]
  - ﴿ وَٱللَّهُ أَنزَلَ مِنَ ٱلسَّمَآءِ مَآءً فَأَحْيَا بِهِ ٱلْأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَآ ۚ ﴾ [النحل: ٦٥]

نرى من خلال هذه الآيات الكريمة أنَّ إحياء القرية الخاوية يكون بعودها إلى الحياة ، وأنَّ الحب والنوى تحمل بذرة الحياة وهي في حالة جامدة ميتة ، وأنَّه عند تأمين المياه والظروف المادية المناسبة للإنبات تنمو معطيات النبات الحي .. ونرى أنَّ إحياء الأرض يكون بإنزال الماء عليها .. فالآيات الكريمة لا تنصُّ على أنَّ إحياء النبات والأرض يكون بإلقاء الروح فيهما ..

٣ - الروح في القرآن الكريم أتى مُضافاً لله سبحانه تعالى ، ومرتبطاً بأمر الله تعالى ،
 وبجبريل عليه السلام ، وبمنهج الحق الذي طلب الله تعالى من الإنسان اتّباعه ..

فلا يوجد نصُّ قرآنيُّ يدلُّ على أنَّ الروح أُلقي على باقي المخلوقات (عدا الإنسان) .. وهذه هي جميع النصوص التي وردت فيها كلمة الروح ومشتقاتها ..

﴿ وَءَاتَيْنَا عِيسَى ٱبْنَ مَرْيَمَ ٱلْبَيِّنَاتِ وَأَيَّدْنَاهُ بِرُوحِ ٱلْقُدُسِ ﴾ [البقرة: ٨٧]

﴿ وَءَاتَيْنَا عِيسَى آبَّنَ مَرْيَمَ ٱلْبَيِّنَتِ وَأَيَّدُنَكُ بِرُوحِ ٱلْقُدُسِ ﴾ [البقرة: ٢٥٣]

﴿ وَكَلِمَتُهُ مَّ أَلْقَلَهَاۤ إِلَىٰ مَرْيَمَ وَرُوحٌ مِّنَّهُ ﴾ [النساء: ١٧١]

﴿ آذْكُرْ نِعْمَتِي عَلَيْكَ وَعَلَىٰ وَالدَتِكَ إِذْ أَيَّد تُلْكَ بِرُوحٍ ٱلْقُدُسِ ﴾ [المائدة: ١١٠

﴿ وَلَا تَأْيَّضُواْ مِن رَّوْحِ ٱللَّهِ ۗ إِنَّهُ لَا يَأْيُّضُ مِن رَّوْحِ ٱللَّهِ إِلَّا ٱلْقَوْمُ ٱلْكَنفِرُونَ ﴾ [ يوسف : ٨٧ ]

﴿ فَإِذَا سَوَّيْتُهُ وَنَفَخْتُ فِيهِ مِن رُّوحِي فَقَعُواْ لَهُ و سَنجِدِينَ ﴾ [الححر: ٢٩]

( يُنَزِّلُ ٱلْمَلَتِهِكَةَ بِٱلرُّوحِ مِنْ أُمِّرِهِ عَلَىٰ مَن يَشَآءُ مِنْ عِبَادِهِ ٓ ﴾ [النحل: ٢]

﴿ قُلْ نَزَّلَهُ رُوحُ ٱلْقُدُسِ مِن رَّبِّكَ بِٱلْحَقِّ لِيُثَبِّتَ ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ﴾ [النحل:

[1.7

ſ

﴿ وَيَشْعَلُونَكَ عَنِ ٱلرُّوحِ ۖ قُلِ ٱلرُّوحُ مِنْ أَمْرِ رَبِّي وَمَآ أُوتِيتُم مِّنَ ٱلْعِلْمِ إِلَّا قَلِيلًا ﴾ [الإسراء: ٨٥]

﴿ فَأَرْسَلْنَآ إِلَيْهَا رُوحَنَا فَتَمَثَّلَ لَهَا بَشَرًا سَوِيًّا ﴾ [مريم: ١٧]

﴿ وَٱلَّتِيٓ أَحْصَنَتْ فَرْجَهَا فَنَفَخَّنَا فِيهَا مِن رُّوحِنَا ﴾ [الأنبياء: ٩١]

﴿ نَزَلَ بِهِ ٱلرُّوحُ ٱلْأَمِينُ ﴿ عَلَىٰ قَلْبِكَ لِتَكُونَ مِنَ ٱلْمُنذِرِينَ ﴾ [الشعراء: ١٩٣ –

( ثُمَّ سَوَّلهُ وَنَفَخَ فِيهِ مِن رُّوحِهِ ﴾ [السحدة: ٩]

﴿ فَإِذَا سَوَّيْتُهُ رُونَفَخْتُ فِيهِ مِن رُّوحي فَقَعُواْ لَهُ رسَحِدِينَ ﴾ [ص: ٧٢]

﴿ يُلِّقِي ٱلرُّوحَ مِنْ أَمْرِهِ عَلَىٰ مَن يَشَآءُ مِنْ عِبَادِهِ - لِيُنذِرَ يَوْمَ ٱلتَّلَاقِ ﴾ [ غافر :

10

- ﴿ وَكَذَ ٰ لِكَ أُوْحَيْنَاۤ إِلَيْكَ رُوحًا مِّنْ أُمْرِنَا ۚ ﴾ [ الشورى: ٥٢ ]
- ﴿ فَأُمَّآ إِن كَانَ مِنَ ٱلْمُقَرَّبِينَ ﴿ فَرَوْحٌ وَرَيْحُانٌ وَجَنَّتُ نَعِيمٍ ﴾ [ الواقعة : ٨٨ –

- ﴿ أُولَتِهِكَ كَتَبَ فِي قُلُوبِهِمُ ٱلْإِيمَانَ وَأَيَّدَهُم بِرُوح مِّنْهُ ﴾ [ الحادلة: ٢٢ ]
- ﴿ وَمَرْيَهُمَ ٱبْنَتَ عِمْرَانَ ٱلَّتِيّ أَحْصَنَتْ فَرْجَهَا فَنَفَخْنَا فِيهِ مِن رُّوحِنَا ﴾ [التحريم:

17

- ﴿ تَعْرُجُ ٱلْمَلَتِهِكَةُ وَٱلرُّوحُ إِلَيْهِ فِي يَوْمِ كَانَ مِقْدَارُهُ مُ خَمْسِينَ أَلْفَ سَنَةٍ ﴾ [
  - ﴿ يَوْمَ يَقُومُ ٱلرُّوحُ وَٱلْمَلَتِهِكَةُ صَفًّا ۖ لاَ يَتَكَلَّمُونَ ﴾ [النبأ: ٣٨]
  - ( تَنَزَّلُ ٱلْمَلَتِهِكَةُ وَٱلرُّوحُ فِيهَا بِإِذْنِ رَبِّهم مِّن كُلِّ أَمْرٍ ﴾ [القدر: ٤]
- ٤ إضافة الروح المرتبط بالإنسان لله تعالى في كتابه الكريم ، لا تعني أنَّ هذا الجزء المضاف هو جزءٌ من الذات الإلهية ..

علينا أن نعلم أنَّ المضاف إلى الله تعالى نوعان :

- أ صفات لا تقوم بأنفسها ، وليس لها كيان مستقل بذاها ، كالكلام ، والسمع ، والبصر ، والعلم و .... فهذه الصفات إذا أُضيفت لله سبحانه وتعالي ، تكون إضافة صفة لموصوف بما ، فعلم الله تعالى وحياته وقدرته و ..... هي صفات غير مخلوقة ، وهي قديمة قدم الله تعالى ..
- ب أعيان منفصلة عن الذات الإلهية ، كالروح ، والرسول ، والعبد ، والبيت ، والناقة ، والأرض ...
  - ﴿ أَن طَهِّرَا بَيْتِيَ لِلطَّآبِفِينَ وَٱلْعَاكِفِينَ وَٱلْوَعِينَ وَٱلْوَكَّعِ ٱلسُّجُودِ ﴾ [البقرة: ١٢٥]

﴿ إِنَّمَا ٱلْمَسِيحُ عِيسَى ٱبْنُ مَرْيَمَ رَسُوكُ ٱللَّهِ وَكَلِمَتُهُ ۚ أَلْقَلَهَ ٓ إِلَىٰ مَرْيَمَ وَرُوحٌ مِّنْهُ ﴾ [النساء: ١٧١]

﴿ هَندِهِ ٤ نَاقَةُ ٱللَّهِ لَكُمْ ءَايَةً ۖ فَذَرُوهَا تَأْكُلُ فِيۤ أُرْضِ ٱللَّهِ ۗ ﴾ [ الأعراف : ٣٣ ]

﴿ قُلْ يَتَأَيُّهَا ٱلنَّاسِ إِنِّي رَسُولُ ٱللَّهِ إِلَيْكُمْ ﴾ [الأعراف: ١٥٨]

﴿ وَٱلَّذِينَ يُؤْذُونَ رَسُولَ ٱللَّهِ لَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ ﴾ [التوبة: ٦١]

﴿ وَيَعْقَوْمِ هَعْذِهِ ٤ نَاقَةُ ٱللَّهِ لَكُمْ ءَايَةً فَذَرُوهَا تَأْكُلُ فِيۤ أَرْضِ ٱللَّهِ ﴾ [ هود: ٦٤

﴿ فَإِذَا سَوَّيْتُهُ و وَنَفَخْتُ فِيهِ مِن رُّوحِي فَقَعُواْ لَهُ و سَنجِدِينَ ﴾ [ الحجر: ٢٩]

﴿ قَالَ إِنِّي عَبْدُ ٱللَّهِ ءَاتَدِنِي ٱلْكِتَنبَ وَجَعَلَنِي نَبِيًّا ﴾ [مريم: ٣٠]

﴿ وَٱلَّتِيٓ أَحْصَنَتْ فَرْجَهَا فَنَفَخْنَا فِيهَا مِن رُّوحِنَا ﴾ [الأنبياء: ٩١]

﴿ وَطَهِّرْ بَيْتِيَ لِلطَّآبِفِينَ وَٱلْقَآبِمِينَ وَٱلرُّكِّعِ ٱلسُّجُودِ ﴾ [الحج: ٢٦]

﴿ وَأَنَّهُ مِلَّا قَامَ عَبْدُ ٱللَّهِ يَدْعُوهُ كَادُواْ يَكُونُونَ عَلَيْهِ لِبَدًّا ﴾ [ الحن: ١٩]

﴿ فَقَالَ هُمْ رَسُولُ ٱللَّهِ نَاقَةَ ٱللَّهِ وَسُقْيَنِهَا ﴾ [الشمس: ١٣]

فهذه الأعيان خصَّها الله تعالى بأن أضافها إلى اسمه العظيم ، إضافةً تبيِّن خصوصية إيجادها ، وخلقها ، وصنعها واختيارها ، وحبه لها ، فهي تؤدي إلى الله تعالى ، وإلى رؤية نور منهجه العظيم ..

وهكذا فإنَّ إضافة كلمة الروح إلى الله تعالى ، لا تعني أنَّه الروح جزءٌ منه حلَّ وعلا .. ومن تصوَّر ذلك فتصوُّره ملوث بمقياس التمثيل ، الذي تعوّده العقل من صفات المخلوقات التي يقع عليها الحس .. فجميع الأشياء المخلوقة التي يقع عليها الحس ، مكوَّنة من أجزاء ، ويحيط بما المكان والزمان .. وهو يريد فرض تصوُّراته الملوَّثة بصفات المخلوقات على

الخالق سبحانه وتعالى ..

والآية الكريمة (وَكَلِمَتُهُو َ أَلْقَلَهَ ٓ إِلَىٰ مَرْيَمَ وَرُوحٌ مِّنَهُ ) [ النساء : ١٧١ ] لا تعني أنَّ روح عيسى عليه السلام جزءٌ من الله تعالى .. فالله تعالى لا يتكوَّن من أجزاء ، ولكن تعنى أنَّ هذا الروح مُعطى من الله تعالى ، كما هو الحال في روح آدم عليه السلام ..

## ﴿ فَإِذَا سَوَّيْتُهُ و وَنَفَخْتُ فِيهِ مِن رُّوحِي فَقَعُواْ لَهُ و سَنجِدِينَ ﴾ [ الحجر: ٢٩]

وهذه المسألة ليست مسألة تأويل وتوليف .. إلها حقيقة يبيّنها القرآن الكريم ، ففهم هذه الآية يكون ضمن الإطار الذي يحيط بجميع الآيات الكريمة التي تصوِّر جوانب هذه المسألة ، وهذه الآيات الكريمة تقودنا إلى فهم هذه الآية الكريمة بهذه الصورة ..

فعندما يخبرنا الله تعالى في كتابه الكريم عن أمر بأنه من الله تعالى ، فلا يعني ذلك أنَّ هذا الأمر هو جزء من ماهية الله سبحانه وتعالى عن ذلك ، وذلك قياساً على بعض تصوُّراتنا المادية ، وإنما يعني أنَّ هذا الأمر يعود في خصوصيته وحرية التَّصرُّف به إلى الله تعالى ..

﴿ ضُرِبَتْ عَلَيْهِمُ ٱلذِّلَّةُ أَيْنَ مَا ثُقِفُوٓا إِلَّا يَحَبَّلِ مِّنَ ٱللَّهِ وَحَبْلٍ مِّنَ ٱللَّهِ وَ بِغَضَبِ مِّنَ ٱللَّهِ ﴾ [آل عمران: ١١٢]

#### ( يَبْتَغُونَ فَضْلاً مِّنَ ٱللَّهِ وَرِضْوَانًا ﴾ [ الحشر: ٨ ]

وحتى في تصوُّراتنا المادية المحكومة لقوانين المكان والزمان ، عندما يقول أحدنا للآخر خذ مني هذا الشيء ، فلا يعني أنَّ هذا الشيء هو جزء من ماهية مُعطيه .. إنَّ ما يعنيه ذلك هو أنَّ هذا الشيء يعود في خصوصيته وملكه وحرية التَّصرُّف به إلى المُعطي ..

الروح بالقرآن الكريم يُوصف بصيغة المذكّر ...

﴿ فَأَرْسَلُّنَاۤ إِلَيْهَا رُوحَنَا فَتَمَثَّلَ لَهَا بَشَرًّا سَوِيًّا ﴾ [مريم: ١٧]

﴿ نَزَلَ بِهِ ٱلرُّوحُ ٱلْأَمِينُ ﴾ [الشعراء: ١٩٣]

# ﴿ يَوْمَ يَقُومُ ٱلرُّوحُ وَٱلْمَلَتِهِكَةُ صَفًّا ﴾ [النبأ: ٣٨]

وصيغة المؤنث ( كصيغة خطاب وليس كذات ) في الصورتين القرآنيتين التاليتين ، هما للملائكة وليست للروح ..

## ﴿ تَعْرُجُ ٱلْمَلَتِهِكَةُ وَٱلرُّوحُ إِلَيْهِ ﴾ [المعارج: ٤]

#### ﴿ تَنَزَّلُ ٱلْمَلَتِهِكَةُ وَٱلرُّوحُ فِيهَا ﴾ [القدر: ٤]

وهذا لا يعني أنَّ الروح يتَّصف بالذكورة ( زوج الأنوثة ) .. فالروح – كما رأينا – ينتمي إلى عالم الأمر ، وموجودات عالم الأمر ليست أشياءً ، كما رأينا في النظرية الثالثة ( الحق المطلق ) وفي كتاب ( قصة الوجود ) .. وبالتالي فموجودات عالم الأمر ليست محكومة لقانون الزوجيَّة ..

٦- مشتقات الجذر (ر، و، و، ح) في القرآن الكريم، تدور حول محور القربى من
 الله جلَّ وعلا، والصلة معه ..

لننظر إلى الصورة القرآنيّة التالية ..

﴿ لَا تَجَدُ قَوْمًا يُؤْمِنُونَ بِٱللَّهِ وَٱلْيَوْمِ ٱلْأَخِرِ يُوَآدُّونَ مَنْ حَآدَّ ٱللَّهَ وَرَسُولَهُ وَلَوْ كَانُواْ ءَابَآءَهُمْ أَوْ أَبْنَآءَهُمْ أَوْ إِخْوَانَهُمْ أَوْ عَشِيرَتَهُمْ أَوْلَتَبِكَ كَتَبَ فِي قُلُوبِهِمُ ٱلْإِيمَىنَ وَأَيَّدَهُم بِرُوحٍ مِنْهُ ﴾ [الجادلة: ٢٢]

إِنَّنَا نرى أَنَّ العبارة القرآنية ﴿ وَأَيَّدَهُم بِرُوحٍ مِنْهُ ﴾ تعني وأيَّدهم بمدد منه حلَّ وعلا ، وقرَّبُهم إليه .. فبعد الإيمان حصلوا على هذا المدد ، فلا يمكن لعاقل أن يتصوَّر بأنَّ معنى الروح هنا هو سرُّ الحياة التي تدخل الجسد فتجعله حيًّا ..

ولننظر إلى الصورة القرآنيَّة التالية ..

﴿ يُنَزِّلُ ٱلْمَلَتِهِكَةَ بِٱلرُّوحِ مِنْ أُمْرِهِ عَلَىٰ مَن يَشَآءُ مِنْ عِبَادِهِ ٓ أَنْ أَنذِرُوٓاْ أَنَّهُ لَآ إِلَكَ إِلَكَ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ

إِنَّنَا نَرَى أَنَّ العبارة القرآنية ﴿ بِٱلرُّوحِ مِنْ أُمْرِهِ ﴾ تعني المدد الإلهي الذي تحمله الملائكة لبعض العباد ﴿ عَلَى مَن يَشَآءُ مِنْ عِبَادِةٍ ﴾ ، كي ينذروا ويدعوا إلى وحدانية الله تعالى ..

والرَّوْحُ من مشتقًات الجذر (ر، و، ح)، وبالتالي تدور دلالاته في إطار معنى هذا الجذر اللغوي ..

﴿ وَلَا تَأْيْتُسُواْ مِن رَّوْحِ ٱللَّهِ ۗ إِنَّهُ لَا يَأْيُسُ مِن رَّوْحِ ٱللَّهِ إِلَّا ٱلْقَوْمُ ٱلْكَنفِرُونَ ﴾ [ يوسف : ٨٧ ]

إننا نرى أنَّ العبارة ﴿ رَّوْح ٱللَّهِ ﴾ تعني صلة الله تعالى ومدده والقربى منه .. وضمن هذا الإطار من المعنى تُفهم دلالات كلمة ﴿ فَرَوْحٌ ﴾ في الصورة القرآنية التالية ..

﴿ فَأَمَّاۤ إِن كَانَ مِنَ ٱلْمُقرَّبِينَ ﴿ فَرَوْحٌ وَرَكْحَانٌ وَجَنَّتُ نَعِيمٍ ﴾ [ الواقعة : ٨٨ –

وجبريل عليه السلام ، هو الصلة الأمينة بين الله تعالى وعباده ، وبالتالي يُوصف بالروح الأمين ..

﴿ نَزَلَ بِهِ ٱلرُّوحُ ٱلْأَمِينُ ﴿ عَلَىٰ قَلْبِكَ لِتَكُونَ مِنَ ٱلْمُنذِرِينَ ﴾ [الشعراء: ١٩٣ –

وكلُّ مولود يولد على الفطرة النقيَّة الطاهرة .. هذه الفطرة هي الروح الذي ينفخه الله تعالى في هذا المولود ، بعد تسويته إنساناً كاملاً ..

﴿ ٱلَّذِى َ أَحْسَنَ كُلَّ شَيْءٍ خَلَقَهُۥ وَبَدَأً خَلْقَ ٱلْإِنسَنِ مِن طِينِ ﴿ ثُمَّ جَعَلَ نَسْلَهُۥ مِن سُلَلَةٍ مِّن مَّآءٍ مَّهِينِ ﴿ ثُمَّ سَوَّلَهُ وَنَفَخَ فِيهِ مِن رُّوحِهِ ۖ وَجَعَلَ لَكُمُ ٱلسَّمْعَ وَٱلْأَبْصَرَ وَٱلْأَفْعِدَة ۚ قَلِيلًا مَّا تَشْكُرُونَ ﴾ [السحدة: ٧ - ٩]

وهكذا فنفخ الروح في آدم عليه السلام كان بعد تسويته إنساناً كاملاً ، ولا يعني نفخ

الروح فيه إعطاءه سرَّ الحياة في حسده ، كما يتصوَّر الكثيرون ..

﴿ فَإِذَا سَوَّيْتُهُ وَنَفَخْتُ فِيهِ مِن رُّوحِي فَقَعُواْ لَهُ وسَنجِدِينَ ﴾ [الحجر: ٢٩]

فالعبارة القرآنية ( فَإِذَا سَوَّيْتُهُو ) ، تعني اكتمال حلقه كإنسان ، ودخول نفسه في حسده .. والعبارة القرآنية ( وَنَفَخْتُ فِيهِ مِن رُّوحِي ) تعني وأعطيته مدداً منِّي وصلةً وقربةً إلى ..

ولمّا كانت كميّة الروح الذي نُفخ في عيسى عليه السلام أكبر من الذي نُفخ في آدم عليه السلام ، حيث عيسى عليه السلام روحٌ من الله تعالى ﴿ إِنَّمَا ٱلْمَسِيحُ عِيسَى ٱبْنُ مَرْيَمَ وَرُوحٌ مِنْهُ ﴾ [النساء: ١٧١] .. لذلك مَرْيَمَ وَرُوحٌ مِنْهُ ﴾ [النساء: ١٧١] .. لذلك نرى أنّ عيسى عليه السلام وُلد نبيّاً .. بينما آدم عليه السلام أتته النبوّة – كما سنرى في بحث الغيب والشهادة – بعد توبته التي قبلها الله تعالى منه ، بعد أن عصى الله تعالى في جنّة الاحتبار ..

وهكذا نرى أنَّ الروح هو الصلة مع الله تعالى ، والقربى منه ، والمدد الذي يحصل عليه المؤمنون نتيجة صدقهم وإخلاصهم لله تعالى .. وبالتالي فالكافر يفقد هذا الروح حتى الله تعالى ..

٧ – إحياء عيسى عليه السلام للموتى بإذن الله تعالى ، لا يعني أنّه كان ينفخ
 الروح في من كان يحييه بإذن الله تعالى ، إنما يعني أنّه كان ينفخ في الجسد فيدخل فيه
 سرَّ الحياة بإذن الله تعالى ..

٨ - يُبيِّن الله تعالى أنَّ النفس تنتمى إلى عالم الخلق ..

﴿ مَّا أَشْهَد أَيْهُمْ خَلْقَ ٱلسَّمَاوَاتِ وَٱلْأَرْضِ وَلَا خَلْقَ أَنفُسِمٍ ﴾ [ الكهف ٥١ ]

٩ - يُبيِّن لنا القرآن الكريم أنَّ النفس مستقلَّةُ عن الحياة وعن الجسد وعن عالم
 المادة والمكان والزمان ..

﴿ ٱللَّهُ يَتَوَفَى ٱلْأَنفُسَ حِينَ مَوْتِهَا وَٱلَّتِى لَمْ تَمُتْ فِي مَنَامِهَا ۖ فَيُمْسِكُ ٱلَّتِى قَضَىٰ عَلَيْهَا ٱلْمُوْتَ وَيُرْسِلُ ٱلْأُخْرَىٰ إِلَى أَجَلٍ مُّسَمَّى ۚ إِنَّ فِي ذَٰلِكَ لَاَيَاتٍ لِقَوْمِ عَلَيْهَا ٱلْمُوْتَ وَيُرْسِلُ ٱلْأُخْرَىٰ إِلَى أَجَلٍ مُّسَمَّى ۚ إِنَّ فِي ذَٰلِكَ لَاَيَاتٍ لِقَوْمِ يَتَفَكَّرُونَ ﴾ [الزمر: ٤٢]

فالنفس يتوَّفاها الله تعالى في منامها (وحين موتها)، وعلى الرغم من ذلك نرى أنَّ جسد الإنسان – أثناء النوم – لا يفقد عنصر الحياة، ويبقى ماثلاً أمام أعيننا على الرغم من حروج النفس منه .. فلو كان الجسد جزءاً من النفس لتوفاه الله تعالى حينما توفّى النفس .. وفي هذا أكبر دليل على أنَّ النفس مسألة مستقلة عن الجسد وحياته ..

والصورة القرآنيَّة التالية تؤكِّد هذه الحقيقة..

## ﴿ وَلَوْ تَرَىٰ إِذِ ٱلظَّلِمُونَ فِي غَمَرَاتِ ٱلْمُوتِ وَٱلْمَلَتِهِكَةُ بَاسِطُوۤاْ أَيْدِيهِمْ أُخْرِجُوۤا أَنفُسَكُمُ ۗ ﴾ [الأنعام: ٩٣]

فالملائكة تتوفّى الأنفس ، وتبقى الأحساد التي نضعها في القبر للدود والتراب ..

• 1 - لمّا كانت النفس تنتمي إلى عالم الخلق ، ولمّا كانت النفس مجرّدة عن الجسد وعن عالم المادّة والمكان والزمان (عالم الشهادة الحسّي) ، فإنَّ النفس تنتمي إلى عالم الوجود المخلوق غير المحسوس ، وبالتالي بماهيّتها المجرّدة تنتمي إلى عالم ما فوق المادّة والمكان والزمان ، ولكنّها تصبح محكومةً لقوانين عالم المادّة والمكان والزمان حينما تدخل الجسد الحيّ ، الذي يفرضه عليها قوانين عالمه ..

لذلك لا نحسُّ بالزمان ولا بالمكان أثناء نومنا ، أي حين حروج أنفسنا من أحسادنا ، لأنَّ الله تعالى يتوفّى هذه الأنفس ، وبعد يقظتنا وعودة أنفسنا إلى أحسادنا نحسُّب بالزمان والمكان نتيجة خضوع هذه الأنفس لقوانين عالم المادّة والمكان والزمان الذي ينتمي إليه الحسد ..

وكذلك الأمر في الموت ، فلا نحسُّ بالزمن أبداً ، لأنَّ أنفسنا تكون بلا أحسادٍ ، أي تكون خارج عالم المادّة والمكان والزمان ..

﴿ فَأَمَاتَهُ ٱللَّهُ مِائَةَ عَامِ ثُمَّ بَعَثَهُۥ ۚ قَالَ كَمْ لَبِثْتَ ۖ قَالَ لَبِثْتُ يَوْمًا أَوْ بَعْضَ يَوْمِ ۗ قَالَ بَل لَّبِثْتَ مِائَةَ عَامٍ ﴾ [البقرة: ٢٥٩]

﴿ قَالَ كُمْ لَبِثْتُدَ فِي ٱلْأَرْضِ عَدَدَ سِنِينَ ﴿ قَالُواْ لَبِثْنَا يَوْمًا أَوْ بَعْضَ يَوْمِ فَسْئَلِ اللهُ الل

11 - النفس في القرآن الكريم أتت مضافة إلى الله تعالى ، ومرتبطة بالإنسان ، وتعلُّقها بالإنسان مستقلُّ عن إضافتها لله تعالى .. وهذه هي النصوص القرآنية الكريمة التي أتت فيها النفس مضافة لله تعالى ..

﴿ وَيُحَذِّرُكُمُ ٱللَّهُ نَفْسَهُ و ۗ وَإِلَى ٱللَّهِ ٱلْمَصِيرُ ﴾ [ آل عمران : ٢٨ ]

﴿ يَوْمَ وَيُحَذِّرُكُمُ ٱللَّهُ نَفْسَهُ و أَواللَّهُ رَءُونٌ بِٱلْعِبَادِ ﴾ [ آل عمران: ٣٠]

﴿ تَعْلَمُ مَا فِي نَفْسِي وَلَآ أَعْلَمُ مَا فِي نَفْسِكَ ۚ إِنَّكَ أَنتَ عَلَّمُ ٱلْغُيُوبِ ﴾ [المائدة:

( قُل لِلَّهِ ۚ كَتَبَ عَلَىٰ نَفْسِهِ ٱلرَّحْمَةُ ﴾ [ الأنعام: ١٢]

﴿ فَقُلْ سَلَنَّم عَلَيْكُمْ كَتَبَ رَبُّكُمْ عَلَىٰ نَفْسِهِ ٱلرَّحْمَة ﴾ [الأنعام: ٥٥]

( ثُمَّ جِئْتَ عَلَىٰ قَدَرِ يَدمُوسَىٰ ﴿ وَٱصْطَنَعْتُكَ لِنَفْسِي ﴾ [طه: ١-٤٠]

أمّا باقي النصوص القرآنية التي وردت فيها كلمة النفس ومشتقّاتها ، فقد أتت مرتبطةً بالإنسان ، ولا يُجد نصٌّ قرآنيٌّ يدلُّ صراحةً على أنَّ النفس ترتبط بباقي المخلوقات . .

17 - النفس تشتهي وتأمر بالسّوء ، وتموت وتذوق الموت ( أثناء الخروج من الدنيا ) ..... أمّا الروح فمجرَّدة تماماً عن هذه المسائل ..

﴿ وَمَا كَانَ لِنَفْسِ أَن تَمُوتَ إِلَّا بِإِذْنِ ٱللَّهِ كِتَنبًا مُّؤَجَّلاً ﴾ [آل عمران: ١٤٥]

﴿ كُلُّ نَفْسِ ذَآبِقَةُ ٱلْمُوْتِ ۗ وَإِنَّمَا تُوَفُّونَ أُجُورَكُمْ يَوْمَ ٱلْقِيَامَةِ ﴾ [ آل عمران : 110

﴿ وَلَا تَقْتُلُواْ ٱلنَّفْسِ ٱلَّتِي حَرَّمَ ٱللَّهُ إِلَّا بِٱلْحَقِّ ﴾ [الأنعام: ١٥١]

﴿ إِنَّمَا يُرِيدُ ٱللَّهُ لِيُعَذِّبَهُم بِهَا فِي ٱلْحَيَوٰةِ ٱلدُّنْيَا وَتَزْهَقَ أَنفُسُهُمْ وَهُمْ كَنفِرُونَ ﴾ [

﴿ وَمَآ أُبَرِّئُ نَفْسِيٓ ۚ إِنَّ ٱلنَّفْسَ لَأَمَّارَةٌ بِٱلسُّوءِ إِلَّا مَا رَحِمَ رَبِّيٓ ﴾ [ يوسف: ١٢

﴿ وَفِيهَا مَا تَشْتَهِيهِ ٱلْأَنفُسُ وَتَلَذُّ ٱلْأَعْيُنُ ۖ وَأَنتُمْ فِيهَا خَلِدُونَ ﴾ [الزحرف:

(إن يَتَّبعُونَ إِلَّا ٱلظَّنَّ وَمَا تَهْوَى ٱلْأَنفُسُ ۗ ] [النحم: ٢٣]

ولم يرد أيُّ نصٍّ قرآني يدلُّ على أنَّ الروح المرتبط بالإنسان يموت ، أو يزهق ، أو يشتهي ، أو يأمر بالسوء ، لأنَّه مجرَّد عن عالم المادة والمكان والزمان ، وينتمي إلى عالم الأمر ..

١٣ – النفس تُوصف بصيغة المؤنَّث ، وهي زوج الجسد الحي ..

﴿ يَوْمَ تَأْتِي كُلُّ نَفْسِ تَجُدِلُ عَن نَّفْسِهَا ﴾ [النحل: ١١١]

( كُلُّ نَفْسِ ذَآبِقَةُ ٱلْمَوْتِ ﴾ [ العنكبوت : ٥٧ ]

﴿ وَمَا تَدْرِى نَفْسٌ مَّاذَا تَكْسِبُ غَدًا ۖ وَمَا تَدْرِى نَفْسٌ بِأَيِّ أَرْضِ تَمُوتُ ۚ إِنَّ

ٱللَّهُ عَليمٌ خَبيرٌ ﴾ [لقمان: ٣٤]

ولَّما كانت النفس تنتمي إلى عالم الخلق ( غير المحسوس ) ، فإنَّها تخضع لقانون الزوجيَّة ﴿ وَمِن كُلِّ شَيْءٍ خَلَقْنَا زَوْجَيْن لَعَلَّكُمْ تَذَكَّرُونَ ﴾ [ الذاريات : ٤٩ ] .. وبالتالي لها زوج آخر ، هو آليتها للإطلال على عالم الوجود المخلوق المحسوس ، وهذا الزوج هو الحسد الحي .. وفي الآخرة تعود النفس للتزاوج مع زوجها الحسد ( ولكن ليس كحسد الدنيا ) ، التي تركته حين موتها .. ﴿ وَإِذَا ٱلنَّنْفُوسُ زُوِّجَتْ ﴾ [ التكوير : ٧ ]

15 - رأينا أنَّ الروح يخصُّ الجانب الإيماني بالإنسان ، حيث يتفاضل البشر عن بعضهم بعضاً بكميّة الروح فيهم .. ونرى - من خلال تبيان القرآن الكريم - أنَّ النّفس خاصَّةُ بالإنسان ، من بين جميع المخلوقات .. فلا يوحد نصُّ قرآنيُّ يشير إلى أن المخلوقات الأخرى تملك أنفساً .. بل هناك نصوصٌ قرآنيةٌ صريحة تبيِّن أنَّ النّفس مسألة خاصَّة بالإنسان ..

﴿ مَن قَتَلَ نَفْسًا بِغَيْرِ نَفْسٍ أَوْ فَسَادٍ فِي ٱلْأَرْضِ فَكَأَنَّمَا قَتَلَ ٱلنَّاسَ جَمِيعًا وَمَنْ أَحْيَاهَا فَكَأَنَّمَا قَتَلَ ٱلنَّاسَ جَمِيعًا ﴾ [المائدة: ٣٢]

﴿ إِنَّ ٱلنَّفْسَ لَأَمَّارَةٌ بِٱلسُّوٓءِ إِلَّا مَا رَحِمَ رَبِّيٓ ۚ إِنَّ رَبِّي غَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴾ [ يوسف : ٣٥]

## ﴿ وَجَآءَتُ كُلُّ نَفْسٍ مَّعَهَا سَآبِقٌ وَشَهِيدٌ ﴾ [ ق : ٢١ ]

فلو كانت الذبابة نفساً لكان حكم من يقتلها كحكم من يقتل الناس جميعاً ، فقوله تعالى ( مَن قَتَلَ نَفْسًا ) يشمل أيَّ نفسٍ ، والحيوان تحكمه الغريزة بعيداً عن الأمر بالسوء ، وبغير السوء ، فقوله تعالى ( إِنَّ ٱلنَّفْسَ لَأُمَّارَةً بِٱلسَّوَءِ ) يشمل جنس الأنفس .. والحيوانات لا تجيء يوم القيامة مع كلِّ منها سائقٌ وشهيد ..

١٥ – العقل والفكر النظري الجرّد ، اللذان يميّزان الإنسان ، يرتبطان بالنّفس الجرّدة مباشرة ، ولا يرتبطان بأي جزء مادي من الجسد ..

إنَّ باقي المخلوقات المحسوسة ، لا تستطيع استنباط أحكام مجرَّدة ، مستقلَّة عن إطار المادة والمكان والزمان .. فالعقل هو تفعيل قدرة الإنسان لاستنباط ما وراء الظواهر الحسية ، وهو ليس جزءاً محسوساً في الإنسان .. لذلك لم ترد كلمة العقل - في القرآن الكريم -

كاسم ولا مرّة ، وإنَّ ما ورد هو مشتقات هذه الكلمة ، والتي جاءت جميعها بصيغ الأفعال (عقلوه ، تعقلون ، نعقل ، يعقلها ، يعقلون ) ..

لذلك نرى أنَّ الله تعالى يُشبّه البشر الذين لا يعقلون بالأنعام ، لأنّهم لم يستنبطوا الحقيقة التي تكمن ما وراء هذه الظواهر الماديّة ..

## ﴿ أَمْ تَحْسَبُ أَنَّ أَكْثَرَهُمْ يَسْمَعُونَ أَوْ يَعْقِلُونَ ۚ إِنَّ هُمْ إِلَّا كَٱلْأَنْعَامِ ۗ بَلَ هُمْ أَضَلُّ سَبِيلاً ﴾ [الفرقان: ٤٤]

لقد وردت مشتقّات كلمة العقل في القرآن الكريم لتدلَّ على استنباط حقائق الأشياء التي تكمن وراء ظواهر المادّة المحسوسة ، هذه الظواهر التي تشترك في رؤيتها جميع المخلوقات التي لها إطلالة على هذا العالم المادّي .. ولكنَّ الإنسان الذي أحتصّ بالنفس ( وبالتالي بامتلاكه للعقل ) عليه إدراك الحقائق الكامنة وراء المحسوسات ..

﴿ كَذَ لِلَّ يُبَيِّنُ ٱللَّهُ لَكُمْ ءَايَئِهِ عَلَيْكُمْ تَعْقِلُونَ ﴾ [البقرة: ٢٤٢]

( قَدْ بَيَّنَّا لَكُمُ ٱلْأَيَلِتِ ۖ إِن كُنتُمْ تَعْقِلُونَ ﴾ [آل عمران: ١١٨]

## ﴿ وَتِلْكَ ٱلْأَمْثَالُ نَضْرِبُهَا لِلنَّاسِ ۖ وَمَا يَعْقِلُهَاۤ إِلَّا ٱلْعَلِمُونَ ﴾ [العنكبوت: ٤٣]

إنَّ وفاة النفس تعني فقدالها للإطلالة على عالم المادّة والمكان والزمان ، وبالتالي فقدالها للتفاعل مع هذا العالم من شهوة وهوىً و ..... فنفس الإنسان تغيب وتحضر إلى هذه الدنيا بالنوم والاستيقاظ ، وتغيب لهائيًا بالموت ..

وبالانطلاق من المقدّمات السابقة ، نصل إلى نتيجة مفادها أنَّ الإنسان هو التحام عنصرين هما النفس والجسد ..

#### الإِنسان = نفس + جسد

فعندما يتوفّى الله تعالى نفس الإنسان ( في حالة النوم ) ، يبقى زوجها الآخر ( وهو الجسد بحياته ونموّه ) ماثلاً أمام أعيننا ..

وهكذا فوفاة النفس هي فقدالها للإطلالة والتفاعل مع عالم المادّة والمكان والزمان ، وذهابها إلى عالم ما فوق المادّة والمكان والزمان .. ويكون موت الإنسان بانفصال نفسه عن حسده انفصالاً لهائيّاً ، وحروج الحياة من حسده حروجاً لهائيّاً .. أي بموت الزوجين اللذين يكوّنان ذات الإنسان (النفس والجسد) ..

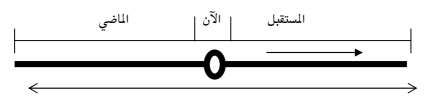
وفي الآخرة ، تعود الذات الإنسانيّة للوجود ، وذلك بالتحام النفس بجسد حديد يُخلق بحيثيّات تختلف عن حيثيّات الجسد في الدنيا ..

#### ﴿ وَإِذَا ٱلنُّفُوسُ زُوِّجَتْ ﴾ [التكوير: ٧]

إنَّ مسألة بقاء النفس في عالم ما فوق المادّة والمكان وعدم إطلالتها وإحساسها بقوانين الزمن لعالم المادّة بعد موتما ( في عالم البرزخ ) ، هي مسألة يبيّنها القرآن الكريم ..

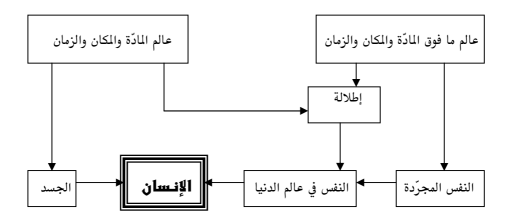
- ﴿ وَيَوْمَ تَقُومُ ٱلسَّاعَةُ يُقْسِمُ ٱلْمُجْرِمُونَ مَا لَبِثُواْ غَيْرَ سَاعَةٍ ۚ كَذَٰ لِكَ كَانُواْ يُوْمَ وَيُوْمَ وَقَالَ ٱلَّذِينَ أُوتُواْ ٱلْعِلْمَ وَٱلْإِيمَىٰ لَقَدْ لَبِثْتُمْ فِي كِتَبِ ٱللَّهِ إِلَىٰ يَوْمِ ٱلْبَعْثِ لَيُوْمَ ٱلْبَعْثِ فَعَدَا يَوْمُ ٱلْبَعْثِ وَلَاكِنَاكُمْ كُنتُمْ لَا تَعْلَمُونَ ﴾ [الروم: ٥٥ ٥٦]
- ﴿ وَيَوْمَ سَحَشُرُهُمْ كَأَن لَّمْ يَلْبَثُوٓاْ إِلَّا سَاعَةً مِّنَ ٱلنَّهَارِ يَتَعَارَفُونَ بَيْنَهُمْ ۚ قَدْ خَسِرَ ٱلنَّهِ وَمَا كَانُواْ مُهْتَدِينَ ﴾ [يونس: ٤٥]

إذن .. النفس الإنسانيّة وهي داخل الجسد = النفس المجرّدة + إطلالة على عالم المادّة والمكان والزمان .. وبالتالي موت النفس (أو وفاتها) = فقدالها لهذه الإطلالة = رجوعها إلى عالمها (ما فوق المادّة والمكان والزمان) ..



: إطلالة النفس الآنيّة على عالم المادّة

ويمكن تمثيل النتائج التي توصّلنا إليها بالمخطط التالي ...



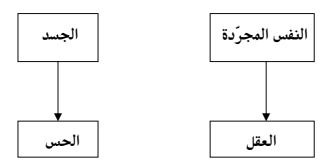
لنقف الآن عند إدراك النفس للأحداث ، ومراحل المعرفة التي تمرّ بما النفس أثناء إدراكها للعالم الخارجي ( خارج الجسد ) ..

إنَّ جميع الكائنات الحيوانيّة في هذا العالم المادّي المحسوس والمحكوم لقوانين المكان والزمان ، تملك منافذ حسيّة تطلّ منها على هذا العالم ، وتتفاعل مع ما يحيط بها ، وفق تفاعل مدركاتها الحسيّة مع غرائزها المودعة فيها ..

فسلوك الحيوان وتصرّفاته ناتجة عن تفاعل الغريزة الفطريّة المودعة فيه مع ما تأتي بــه الحواس من عالم المادّة خارج الجسد .. ولا يمكن لهذه الغريزة وللذات الحيوانيّة أن تستنتج من المدركات الحسيّة الجزئيّة أفكاراً كليّة ، واستنتاجات تتعلّق بالأسباب والمسببات الــــي تقف وراء ما أتت به الحواس ..

أمّا الإنسان فبالإضافة إلى أنّه يملك بداخله غريزةً وفطرةً تتفاعلان مع العالم الحسسي الخارجي ، فإنّه يملك فوق هذا كلّه عقلاً يرتّب ويدرك الأسباب والمسبّبات للمدركات

الحسيّة ، ويستنتج منها أفكاراً كليّة ومدركات عقليّة ..



إنّ مصادر المعرفة الإنسانيّة في الحياة الدنيا هي الحسّ والعقل ، فالأحاسيس تنقل الموادّ الأولى للمعرفة من الخارج إلى داخل النفس ، ويقوم العقل بترتيبها ، وإدراك الاتفاقات والاختلافات بينها ، وإدراك الأسباب القائمة بين هذه المحسوسات وعلاقالها بسبعض ، ويتصوّر العقل ترتيبها المكاني والزماني ، ليكوّن منها إدراكات عقليّة مستقلّة عن صور الأشياء المحسوسة .. وما كان ذلك لولا ارتباط العقل بالنفس التي تنتمي إلى عالم ما فوق المادّة والمكان والزمان ..

#### فالمعرفة الإنسانيّة تحتاج إلى:

1 - أحاسيس من عالم المادّة ، وهذه مهمّة الحواس المرتبطة بالجانب الجسدي المادّي للإنسان ، وهو الزوج الآخر للنفس ، ولا علاقة للنفس المجرّدة بذلك ، إنّما تطلّ السنفس على هذا العالم المادّي عبر آليّات حسديّة (عين ، أذن ، أنف .....) ..

٢ - عقل يرتب ويدرك الأسباب والمسببات بين هذه الأحاسيس ، ليستنتج منها أحكاماً كلية ، وهذا العقل يرتبط بالنفس ، وفي هذه المسألة يتميّز الإنسسان عن الحيوان ..

وما تفاعل الإدراك الحسي مع العقل من أجل الوصول إلى المعرفة الإنسانيّة إلاّ نتيجــة لتفاعل الجسد المادّي مع النفس المجرّدة .. إنَّ لكلٍّ من الحسّ والعقل ماهيّته الخاصّة بـــه ، ولكنّهما يعملان بتوافق تام في إطار معرفة النفس الإنسانيّة ..

وهكذا فإنَّ إدراك النفس للمعرفة يكون بتفاعل عنصرين مستقلّين تمامــاً .. الحــواس المرتبطة بالجانب الجسدي المادّي المحكوم لقوانين المكان والزمان من جهة ، والعقل المرتبط بالجانب المحرّد للنفس الإنسانيّة ، وغير المحكوم لهذه القوانين من جهة أُحرى ، ذلك العقل الذي يُدرك في الإدراكات الحسيّة معقو لاتها ...

فإدراك النفس الإنسانيّة للمعرفة يكون باجتماع عنصرين ، لكلِّ منهما عالمه الخاصّ به ، عنصر من عالم ما فوق المادّة والمكان والزمان ، وعنصر من عالم المادّة والمكان والزمان .. وإنَّ إهمال أحد عنصري المعرفة الإنسانيّة ( العقل ، الحواس ) أثناء البحث عن حقائق الأشياء ، يوازي إهمال احد زوجي حياة الإنسان ( النفس ، الجسد ) أثناء البحـث في حقيقة الإنسان ..

إنَّ الحسِّ المرتبط بالجانب المادّي الذي هو آليَّة إطلالة النفس على هذا العالم ، يدرك إنَّ الحسِّ الم الصورة في المادّة ، وجميع الصفات الماديّة الظاهرة التي تقع تحت سيطرته .. أمّا العقل المرتبط بالجانب المجرّد للنفس ، فيدرك المعنى والحقيقة ( على قدر ما يستطيع ) التي تنبض في صورة المادّة التي نقلها الحس ..

.. وهكذا ..

١ - تنقل الحواس من عالم المادّة المحيط بالنفس البشريّة صوراً مفكَّكة متتابعة ، ومن ثمَّ يقوم العقل بتثبيت هذه الصور الحسيّة وتجميعها وركزها في حزانته المصوِّرة ، التي تحــوي ما يدركه ويجمعه الحس من هذه الصور ...

ومعرفة علاقاتما وعللها وأسبابها ، أي أنّه يُدرك من هذه المحسوسات ما لا يُحسّ ، ليكوّن منها مدركات عقليّة يضعها في حزانته الحافظة ..

٣ - بعد ذلك يبدأ العقل بمرحلة التأمّل النظري في ما تحويه حزانتيه المصوّرة والحافظة ، من أجل الوصول إلى استنتاجات وأحكام إنشائيّة من ذاته ، لا يعتمــد فيهــا علــي الإحساس والتجربة .. وبما أنَّ جميع الظواهر المخلوقة في هذا الكون ، والتي يمكن للنفس إدراكهـــا ، هــــي ظواهر ماديّة ، ولها متعلّقاتها من المادّة ، وهي محكومة لقوانين المكان والزمان ، وتـــدخل النفس عن طريق الحواس المرتبطة بالجانب الجسدي المادّي كآليّة لإطلالة النفس ، والمحكوم لقوانين المكان والزمان ، وبما أنّ عالم المادّة متغيّر ، ويُوجد لكلِّ شيء نقيض ... لـــذلك يمكن للنفس أن تتصوَّر خطأ أو نقيض أيِّ مسألة متعلَّقة بعالم المادّة والحس ..

فمثلاً يمكن للنفس الإنسانيّة أن تتصوّر أنّ ارتفاع درجة الحرارة يؤدّي إلى انكماش أقطار الجسم، في الوقت الذي تصوّرت فيه أنّ ارتفاع درجة الحرارة يؤدّي إلى تمدّد أقطار هذا الجسم ، دون التعرّض إلى ارتباك عقليٌّ ، لأنَّ هذه المقدّمات ونتائجها تنتمي إلى عالم المادّة والمكان والزمان الذي يحوي المسائل المتناقضة ..

للنفس أن تضلُّ فيها ، وفي هذه الساحة يقع الجهل وما ينتج عنه من معصية وتــصوّرات خاطئة تحكم البشر ، و سبب ذلك أنَّ النفس البشريّة رهينة - في هذه الساحة - للمادّة وتغيّراها .. وإنَّ غطاء المادّة يحجب النفس المجرّدة عن تذكّر الحقائق الروحيّة الثابتة ، التي هي فوق عالم المادّة وقوانينه .. لذلك في هذه الساحة لا يرتبك العقل عند تصوّر أيّ قضيّة مهما كانت خاطئة .. وجميع الفلسفات الإلحاديّة وما يدور في فلكها ، لا تخرج مقدّماتها و نتائجها و توليفاها عن هذه الساحة ..

وفي الآخرة يُرفّع هذا الغطاء عن النفس ، فترى الأشياء على حقائقها ..

#### ﴿ لَّقَدْ كُنتَ فِي غَفْلَةٍ مِّنْ هَنذَا فَكَشَفْنَا عَنكَ غِطَآءَكَ فَبَصَرُكَ ٱلْيَوْمَ حَدِيدٌ ﴾ ق : ۲۲ ]

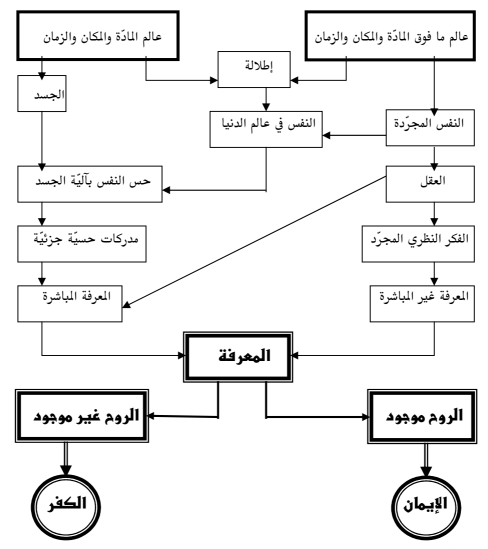
أمّا المبادئ العقليّة النظريّة المرتبطة بالفكر النظري الجحرّد ، والنابعة من العقل المرتبط بالجانب المجرّد (غير المحكوم لقوانين المادّة والمكان والزمان ) للنفس البشريّة ، فلا يمكن تصوّر نقيضها ، لأنَّ عالم التجريد الذي تنتمي إليه هذه المبادئ والأفكار ثابتٌ لا يحكمه المكان والزمان ، وبالتالي لا تجتمع فيه المتناقضات .. فمثلاً لا يمكننا ولا بأيِّ شكلٍ من الأشكال ، أن نتصور أن الواحد (كقيمة بحردة عن أيِّ تعلق مادي) أكبر من الاثنين .. إن محاولة تصور ذلك تضع النفس البشرية في ارتباك عقلي ، يختلف عنه حين تصورت هذه النفس أن ارتفاع درجة الحرارة يؤدّي إلى انكماش (وتمدّد) أقطار الجسم ..

وهكذا نرى أنّ المعرفة الإنسانيّة الناتجة عن تفاعل النفس المجرّدة مع الجسد في عالم الدنيا ، لها ثلاثة أعماق :

1 - الحسّ المادّي : ويتعلّق بالحواس المرتبطة بالجانب الجسدي المادّي ، وفي هذا العمق يشترك الإنسان والحيوان ..

٢ - معرفة النفس: وهي ناتجة عن اجتماع الفكر النظري المجرّد للعقل مع المدركات الحسيّة الجزئيّة ، وعن تفاعلهما مع بعضهما بعضاً .. وفي هذا العمق يشترك جميع البشر مؤمنين وكافرين ، ويتميّزون عن باقي المخلوقات ..

٣ - العمق الروحي: وهو الإدراك الإيماني للحقيقة الإلهيّة الكامنة وراء المعرفة...
 وفي هذا العمق يمتاز المؤمنون على الكافرين..



إنَّ إبراهيم عليه السلام هو من أصحاب الأرواح الصافية والضمائر النقيّة ، لذلك نرى أنّه حافظ على صفاء عقيدته ونقاء روحه بعيداً عن تأثير المجتمع الوثني الذي كان يحيط به . . فرحلته إلى معرفة الحقيقة مرّت عبر أعماق المعرفة الإنسانيّة الثلاثة ، لأنّه امتاز عن الكثير من جيله بامتلاكه العمق الثالث (الروح) . .

## ﴿ وَكَذَالِكَ نُرِى إِبْرَاهِيمَ مَلَكُوتَ ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضِ وَلِيَكُونَ مِنَ ٱلْمُوقِنِينَ ٢

فَلَمَّا جَنَّ عَلَيْهِ ٱلَّيْلُ رَءَا كَوْكَبًا قَالَ هَنذَا رَبِي فَلَمَّا أَفَلَ قَالَ لَا أُحِبُ ٱلْأَفِلِينَ هَ فَلَمَّا رَءَا ٱلْقَمَرَ بَازِغًا قَالَ هَنذَا رَبِي فَلَمَّا أَفَلَ قَالَ لَإِن لَّمْ يَهْدِنِي رَبِي لَأَكُونَ مِنَ الْقَوْمِ ٱلضَّآلِينَ هَا فَلَمَّا رَءَا ٱلشَّمْسَ بَازِغَةً قَالَ هَنذَا رَبِي هَنذَآ أَحُبَرُ فَلَمَّا أَفَلَتْ قَالَ يَنقَوْمِ إِنِّي هَنذَآ أَحْبَرُ فَلَمَّا أَفَلَتْ قَالَ يَنقَوْمِ إِنِّي بَرِيَ يُ مِمَّا تُشْرِكُونَ هَا إِنِي وَجَهْتُ وَجْهِي لِلَّذِي فَطَرَ ٱلسَّمَوَاتِ قَالَ يَنقَوْمِ إِنِّي بَرِيَ يُ مِمَّا تُشْرِكُونَ هَا إِنِي وَجَهْتُ وَجْهِي لِلَّذِي فَطَرَ ٱلسَّمَواتِ وَالْأَرْضَ حَنِيفًا وَمَآ أَنا مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ﴾ [الأنعام: ٧٥ – ٧٩]

لقد نقلت حواسه عليه السلام صوراً لظواهر حسيّة يدركها هو وغيره ، وهي رؤيته للظواهر الواردة في هذه الآيات الكريمة ( الكوكب ، القمر ، الشمس ) ، وهذا متعلّق بالعمق الأوّل للمعرفة الإنسانيّة ( الحسّ المادّي ) ..

بعد ذلك استنتجت معرفته النفسيّة ( العمق الثاني ) من هذه الظواهر الحسيّة مدركات عقليّة ، مرتبطة بالتصوّر المادّي للأشياء ، فاستنتجت أنّ هذه الظواهر الحسيّة هي ربّه .. وهذا الإدراك العقلي المرتبط بالمادّة ، اعتنقه الكثير من جيله ، لذلك كانوا يعبدون الأصنام ، ومنهم أبوه ..

ولكنّ روحه ( العمق الثالث ) لم يستسغ هذه الإدراكات العقليّة الماديّة ، فهذا الروح الصافي الذي افتقده الكثير من أبناء جيله قاده إلى إدراك ما لم يدركه غيره .. فهذا الروح فوق الجانب العقلي المرتبط بالمادّة ، لذلك رفض كلّ إدراكاته العقليّة السابقة ، واستنتج إدراكاً روحيّاً خالصاً صافياً ، هو أنّ ربّه من خلق السماوات والأرض ، وأنّه يجب ألاّ يشرك به شيئاً ..

# ﴿ قَالَ يَنقَوْمِ إِنِّى بَرِىٓءٌ مِّمَّا تُشْرِكُونَ ﴿ إِنِّى وَجَّهْتُ وَجُهِيَ لِلَّذِي فَطَرَ السَّمَاوَاتِ وَٱلْأَرْضَ حَنِيفًا لَّوَمَآ أَنَا مِرَ لَلْمُشْرِكِينَ ﴾

ويشير القرآن الكريم أيضاً إلى بعض البشر الذين يفتقدون هذا الروح ، لأنّهم لا يستخلصون من مدركاتهم العقليّة حقيقة الإيمان ، ولا تنسجم نفوسهم مع السّرِّ والهدف

الذي وُحدت الدنيا من أحله .. ﴿ وَمَا خَلَقْتُ ٱلْجِنَّ وَٱلْإِنسَ إِلَّا لِيَعْبُدُونِ ﴾ [ الذاريات : ٥٦ ] ، لذلك يعيشون حياتهم الدنيا كالأنعام .. ﴿ وَٱلَّذِينَ كَفَرُواْ يَتَمَتَّعُونَ وَيَأْكُلُونَ كَمَا تَأْكُلُ ٱلْأَنْعَلِمُ وَٱلنَّارُ مَثْوًى هُمْ ﴾ [ محمّد : ١٢ ] ..

إنَّ هوى النفس عند هؤلاء هو الهدف الذي يسعون إليه ، فهم لا يسمعون نداء الحق ، ولا يعقلون ذلك بأنفسهم ، وهذا ما جعلهم يفقدون الروح ، وبالتالي يصبحون كالأنعام ، بل أضل من الأنعام ، لأنّ الأنعام إن أُتيح لها امتلاك العمق الثاني للمعرفة ( معرفة النفس ) ستتوصّل إلى حقيقة الإيمان والالتزام بمنهج الله تعالى ..

﴿ أُرَءَيْتَ مَنِ ٱتَّخَذَ إِلَهَهُ مَوَنهُ أَفَأَنتَ تَكُونُ عَلَيْهِ وَكِيلاً ﴿ أُمْ تَحْسَبُ أَنَّ اللهُ مُ أَضَلُ سَبِيلاً ﴾ [ أَكْتَرَهُمْ يَسْمَعُونَ أَوْ يَعْقِلُونَ ۚ إِنْ هُمْ إِلَّا كَٱلْأَنْعَيْمِ ۖ بَلْ هُمْ أَضَلُ سَبِيلاً ﴾ [ الفرقان: ٣٢ - ٤٤]

وفي نهاية هذا البحث نقول: قد يستغرب الكثيرون تعريف الروح الذي توصّلنا إليه ، عبر دراسة قرآنيّة منهجيّة ، تنطلق من جميع الصور القرآنيّة التي ترد فيها مشتقّات الجذر ( ر ، و ، ح ) ، ومن أنَّ دلالات هذه المشتقّات تدور داخل إطار واحد من المعنى والدلالات .. إنَّ سبب هذا الاستغراب هو جعل الموروث المعرفي والتاريخي والتفسيري الذي بين أيدينا ، معياراً لدلالات كتاب الله تعالى ..

لقد رأينا في النظريّة الخامسة (إحدى الكُبر)، وفي كتاب: المعجزة الكُبرى، وعبر معيارٍ رقميًّ لا يعرف الكذب والخداع، صحّة استنباطنا لمعنى الروح في القرآن الكريم.. فقد تمَّ اكتشاف الأبجديّة القرآنيّة لأوّل مرّة في العالم، حيث أُعطي كلُّ حرف قيمةً عدديّة هي ترتيب مجموع وروده في القرآن الكريم، وبعد حساب القيمة العدديّة للقرآن الكريم، تمَّ اكتشاف قانونين يحملهما القرآن الكريم في كلِّ حرف من حروفه .. القانون الأوَّل هو أنَّ العبارات القرآنيّة المتكاملة في تصوير دلالات مسألة واحدة – وإن كانت متباعدة – يكون مجموع القيم العدديّة لحروفها من المضاعفات التامّة للعدد (١٩) دون زيادة أو

نقصان .. والقانون الثاني هو أنّ العبارات القرآنيّة المتوازنة في المعنى والدلالات يكون مجموع القيم العدديّة لحروفها متساوياً تماماً ..

وقد رأينا أنَّ الآية الكريمة التي تصوّر السؤال وإجابته بالنسبة للروح ، تتكامل مع الآيات التي تليها ، والتي تتمحور بمجملها حول القرآن الكريم ، فمجموع القيم العدديّة للحروف المصوِّرة لهذا النصّ القرآني متعلّق بالوجه الإعجازي : ﴿ عَلَيْهَا تِسْعَةَ عَشَرَ ﴾ .. وفي هذا دليل – كما رأينا في النظريّة الخامسة – على أنَّ حروف هذا النصّ تصوّر مسألة كاملة ، هي الروح القرآني ..

العبارة القرآنيّة ﴿ وَيَسْعَلُونَكَ عَنِ ٱلرُّوحِ ۖ قُلِ ٱلرُّوحُ مِنْ أُمْرِ رَبِّي ﴾ تدور في هذا الإطار

. .

هذه الحقيقة نراها عبر عمق إعجازيًّ آخر ، هو عمق توازن القيم العدديّة ( القانون الثاني ) ، الذي يعكس توازن الدلالات والمعاني .. لننظر إلى الصور القرآنيّة التالية لنرى كيف أنّ توازن القيم العدديّة لحروفها ، نتيجةٌ لتوازن دلالاتما في مسألة واحدة ..

﴿ إِنَّا نَحْنُ نَزَّلْنَا ٱلذِّكْرَ وَإِنَّا لَهُ و لَحَنفِظُونَ ﴾ [ الحجر: ٩ ] = ١٨٨

﴿ وَيَسْعَلُونَكَ عَنِ ٱلرُّوحِ ۖ قُلِ ٱلرُّوحُ مِنْ أَمْرِ رَبِّي ﴾ [ الإسراء: ٨٥ ] = ١٨٨

﴿ إِنَّا جَعَلْنَكُ قُرْءَانًا عَرَبِيًّا لَّعَلَّكُمْ تَعْقِلُونَ ﴾ [ الزحرف: ٣ ] = ١٨٨

وصحة استنباطنا لمعنى الروح تتجلّى في مسالة عيسى عليه السلام ، فعيسى عليه السلام ملأ الله تعالى به نفسه عليه السلام مائة بالمائة : ﴿ إِنَّمَا ٱلْمَسِيحُ عِيسَى ٱبّنُ مَرْيَمَ وَرُوحٌ مِّنْهُ ۗ ﴾ [النساء: ١٧١] ... ولذلك رَسُوكُ ٱللهِ وَكَلِمَتُهُ وَرُوحٌ مِّنْهُ ۗ ﴾ [النساء: ١٧١] ... ولذلك نرى أنّ العبارة القرآنية : ﴿ رَسُوكُ ٱللهِ وَكَلِمَتُهُ وَأَلْقَلُهُ ٓ إِلَىٰ مَرْيَمَ وَرُوحٌ مِّنْهُ ﴾ والمصورة لحقيقة المسيح عيسى ابن مريم ، نراها تتوازن مع أيّ من العبارات السابقة التي تُصور تريل القرآن الكريم كروح من عند الله تعالى ..

( رَسُوكُ ٱللَّهِ وَكَلِمَتُهُ وَ أَلْقَلَهَا إِلَىٰ مَرْيَمَ وَرُوحٌ مِّنَّهُ ﴾ = ١٨٨

وهذه العبارةُ القرآنيّة : ﴿ رَسُوكُ ٱللّهِ وَكَلِمَتُهُ ٓ أَلْقَلَهَآ إِلَىٰ مَرْيَمَ وَرُوحٌ مِنْهُ ﴾ ، والتي تتوازنُ مع والتي تُصوِّرُ – كما نرى – ماهيّة المسيح عيسى ابن مريم عليه السلام ، والتي تتوازنُ مع العبارات القرآنيّة المُصوِّرةُ لِجوهرِ الذكرِ والروحِ الذي نزّله الله تعالى في كتابِ اسمه القرآن الكبارات القرآنيّة المُصوِّرةُ لِجوهرِ الذكرِ والزوحِ الذي نزّله الله تعالى في كتابِ اسمه القرآن الكريم .. هذه العبارة القرآنيّة نراها تتوازن – أيضاً – مع جوهر تبشير الملائكة لمريمَ عليها السلام : ﴿ إِذْ قَالَتِ ٱلْمَلَتِ كُهُ يَعمَرْيَهُ إِنَّ ٱللّهَ يُبَشِّرُكِ بِكَلِمَةٍ مِّنْهُ ٱسْمُهُ ٱلْمَسِيحُ عِيسَى

آبَنُ مَرْيَمَ وَجِيهًا فِي ٱلدُّنْيَا وَٱلْآخِرَةِ وَمِنَ ٱلْمُقَرَّبِينَ ﴾ [ آل عمران : ٤٥ ] .. فماهيّةُ البشرى تُصوِّرُها العبارةُ القرآنيّةُ : ﴿ بِكَلِمَةٍ مِّنْهُ ٱسْمُهُ ٱلْمَسِيحُ عِيسَى ٱبْنُ مَرْيَمَ ﴾ ..

(رَسُوكُ ٱللَّهِ وَكَلِمَتُهُ ۚ أَلْقَلْهَ ٓ إِلَىٰ مَرْيَمَ وَرُوحٌ مِّنْهُ ۗ ) = 1۸۸ ( رَسُوكُ مِّنْهُ ٱللَّهِ وَكَلِمَتُهُ ٱلْمَسِيحُ عِيسَى ٱبْنُ مَرْيَمَ ﴾ = ١٨٨

.. وحوهرُ الكلمةِ التي حُعِلَ منها عيسى عليه السلام ، تُصوِّرُها لنا العبارتان القرآنيّتان : ﴿ وَكَلِمَةُ مِّنَهُ ﴾ . ولذلك نرى أنّ مجموعَ القِيَمِ العدديّة لِحروفِ هاتين العبارتين ، يُساوي تَماماً مجموعَ القِيمِ العدديّة لحروفِ العبارة القرآنيّة : ﴿ ٱسْمُهُ ٱلْمَسِيحُ عِيسَى آبَنُ مَرْيَمَ ﴾ ، التي تُصوِّرُ لنا صفةَ عيسى عليه السلام وماهيّة جعله من كلمة الله تعالى ..

 $\frac{97}{6} = \frac{97}{6}$   $\frac{97}{6} = \frac{97}{6}$   $\frac{97}{6} = \frac{97}{6}$   $\frac{97}{6} = \frac{97}{6}$   $\frac{157}{6} = \frac{97}{6}$   $\frac{157}{6} = \frac{97}{6}$   $\frac{157}{6} = \frac{97}{6}$   $\frac{157}{6} = \frac{97}{6}$ 

.. وامتلاءُ نفسِ عيسى عليه السلام بالروح مائة بالمائة ، حيث أيّده الله تعالى دائماً وبشكلٍ كاملٍ بروح القدس ، يقتضي أنَّ كُلَّ ما ينطق به عليه السلام هو من كتاب اللهِ سبحانه وتعالى الذي آتاه إيّاه في اللحظة التي نفخه كروحٍ في مريمَ عليها السلام ، وبالتالي لا داعي لترول حبريل عليه السلام عليه ، فكلُّ ما ينطقُ به هو من الإنجيل .. وهذا ما يتحلّى في تساوي القيم العدديّة ما بين الكلمات : ﴿ عِيسَى ﴾ ، ﴿ ٱلرُّوح ﴾ ، ﴿ اَلَا يَحِلَى ﴾ ..

(عِيسَى) = ( ٱلرُّوح ) = ( ٱلْإِنجِيلَ ) = <u>٣٤</u>

.. ونقول أيضاً .. إنَّ انتماء النفس إلى عالمٍ مغايرٍ عن عالم الجسد ، واستقلالَها التامّ عن الجسد ، لا يعني – أبداً – أنّه لا تُوجَد علاقة تأثيرٍ متبادلٍ بين النفس ( في حياتها الدنيا قبل الموت ) ، وبين حسدها ..

إنَّ بعض الحالات النفسيّة التي يتعرّض لها الإنسان ، تؤدّي إلى بعض الأمراض الجسديّة .. وإنَّ إخراج النفس من الجسد عن طريق التخدير الجراحي ، يكون من خلال موادِّ يُحقن بها الجسد ..

والنفس حين وجودها في الجسد ، لا ترى إلا بآليّة العين الضوئيّة ، ولا تسمع إلا بآليّة السمع الصوتيّة ، ولا تحسّ بالعالم المادّي خارج الجسد إلا بآليّات الإحساس الجسديّة .. ولكنَّ هذا لا يعنى أنَّ النفسَ وهي خارج الجسد (سواءٌ في منامها أم حين موهما ) تفقد

وجودها كذات ترى وتسمع وتذوق الألم واللذة ، في عالمها غير المادّي ..

فنحن في منامنا – حيث أنفسنا تكون خارج أجسادنا – نحس باللذّة والألم ، على الرغم من عدم تعرّض أجسادنا لتأثيرات ماديّة تؤدّي إلى هذه الأحاسيس ، وكذلك نرى ونسمع ونتكلّم ( في أحلامنا ) دون استعمال آليّات الجسد الماديّة .. وحينما تكون أنفسنا خارج أجسادنا أثناء التخدير الجراحي لا نحسّ بالألم ، على الرغم من تعرّض أجسادنا للعمل الجراحي ، وبعد عودة أنفسنا إلى أجسادنا – بعد زوال تأثير مادّة التخدير – نحسّ بالألم ..

إنَّ الذي يحسّ بالألم واللذة (سواء في المنام أم في اليقظة ) ليس الجسد ، إنّما هو النفس .. لكنَّ الجسد هو الباب الذي تعبر منه النفس إلى أحاسيسها إلى هذا العالم المادّي عبر آليّات الحسّ المعروفة .. وهذا لا يعني أنَّ النفس محتاجة – وهي في عالمها غير المادّي – إلى هذه الأبواب والآليّات الحسيّة ، حتى تذوق الألم واللذّة ، وحتّى تسمع وترى ما هو داخل إطار عالمها غير المادّي ..

إنَّ لحركتنا في الحياة الدنيا وجهين متمايزين :

١ - حركة غير إراديّة ترتبط بحياة الجسد ، كحركة القلب ونبضه .. وهذه الحركة لا

علاقة لها بالنفس ، بدليل استمرار هذه الحركة أثناء النوم ، حيث النفس خارج الجسد ، كما يؤكّد الله تعالى في كتابه الكريم ..

﴿ ٱللَّهُ يَتَوَفَّى ٱلْأَنفُسَ حِينَ مَوْتِهَا وَٱلَّتِى لَمْ تَمُتْ فِي مَنَامِهَا ۖ فَيُمْسِكُ ٱلَّتِي قَضَىٰ عَلَيْهَا ٱلْمُوْتَ وَيُرْسِلُ ٱلْأُخْرَىٰ إِلَى أَجَلٍ مُسَمَّى ۚ إِنَّ فِي ذَٰلِكَ لَاَيَاتٍ لِقَوْمِ عَلَيْهَا ٱلْمُوْتَ وَيُرْسِلُ ٱلْأُخْرَىٰ إِلَى أَجَلٍ مُسَمَّى ۚ إِنَّ فِي ذَٰلِكَ لَاَيَاتٍ لِقَوْمِ يَتَفَكَّرُونَ ﴾ [الزمر: ٤٢]

۲ - حركة إراديّة تقوم بها النفس عبر الجسد لتحقيق مرادها .. كأن يقوم إنسان بتحريك عضو من أعضائه لهدف يريده ..

وهكذا .. فالإنسان عبارة عن نفس .. وما الجسد أكثر من وعاء لهذه النفس ، ومن اليّات ماديّة تستخدمها النفس في تفاعلها مع عالم المادّة والمكان والزمان .. فمرضى القلب والكلى تُستبدَل أعضاؤهم المريضة بأعضاء من بشر آخرين ، أو بآلات مصنوعة تعمل على الطاقة تقوم بمهام هذه الأعضاء ..

ولذلك نرى أنَّ الله تعالى يخاطب الإنسان في القرآن الكريم على أنّه جوهرٌ نفسيٌّ مُمتَحَنٌ في عالم الدنيا .. فالنفس التي يتوفّاها الله تعالى في منامها ، يضعها الله تعالى مكان الإنسان في الصورة القرآنيّة ..

﴿ وَهُوَ ٱلَّذِى يَتَوَفَّدَكُم بِٱلَّيْلِ وَيَعْلَمُ مَا جَرَحْتُم بِٱلنَّهَارِ ثُمَّ يَبْعَثُكُمْ فِيهِ لِيُقْضَى أَجَلٌ مُّسَمَّى ﴾ [الأنعام: ٦٠]



مركز الذِّكْر للدراسات الإسلامية موقع: موقع: الكاتب والمفكِّر الإسلامي الممندس عدنان الرفاعي الممندس عدنان الرفاعي www.thekr.net adnan@thekr.net

#### الغيب والشمادة

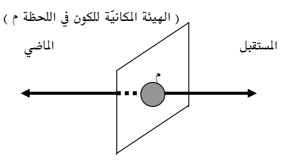
الغيب ضدّ الشهادة والإدراك ، وعالم الغيب هو العالم الآخر خارج عالم السشهادة والإدراك الذي نعيش فيه .. فأيّ مسألة نشاهدها وندركها ونعلمها في لحظة ما ، تكون قد عبرت من عالم الغيب إلى عالم الشهادة بالنسبة لنا في تلك اللحظة ..

وتحجبنا عن مشاهدة الغيب وإدراكه عدّة أغطية :

1 - غيب المكان: وهو كلُّ ما غاب عن مشاهدتنا وإدراكنا مكاناً في اللحظة السي نعيش فيها .. إنَّ الجالس في غرفته المغلقة الأبواب والنوافذ ، يكون عالم الغيب المكاني بالنسبة له هو كلُّ الكون ما عدا غرفته .. وإذا فتح التلفاز الموجود في غرفته ، وشاهد مكاناً آخر عبر بثٍّ حيٍّ ومباشر ، عندها يتَّسع عالم الشهادة المكانية بالنسبة لــه علــى حساب عالم الغيب المكاني ، ليشمل المكان الذي ترصده عدسة الكاميرا المصوِّرة للحدث

.

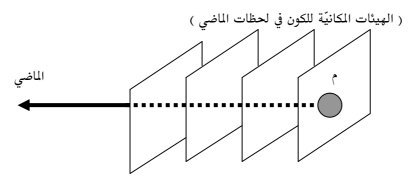
وهكذا يكون كلٌّ من عالم الغيب المكاني ، وعالم الشهادة المكانية ، بالنسسبة لأي إنسان في لحظة ما ، عبارة عن عالمَيْن مستقلَّيْن ، مجموعهما هو حسم هذا الكون ..



- م: نقطة وجود المُشاهِد على محور الزمن في اللحظة التي ينظر فيها إلى الحادثة ..
  - : عالم الشهادة المكاني للمُشاهِد في تلك اللحظة ..

: عالم الغيب المكاني للمُشاهِد في تلك اللحظة ..

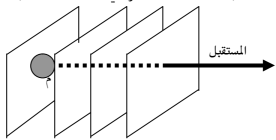
عيب الزمان الماضي: وهو كلُّ حدثٍ في الماضي ، غاب عن سمعنا ومشاهدتنا
 وإدراكنا .



م: لحظة الآن على محور الزمن ..

- غيب الزمان الحاضر: وهو كلُّ حدث يحدث الآن ، بعيداً عن مشاهدتنا وسمعنا والمعنا والمعنا ، وهو ذاته غيب المكان ، لأنَّ الزمن الحاضر هو لحظة ، نعيشها الآن ...
  - ٣ غيب الزمان المستقبل: وهو كلُّ حدث سيحدث بعد الآن ..

( الهيئات المكانيّة للكون في لحظات المستقبل )



\$ - غيب الجوهر والحقيقة: وهو غيب الماهيَّة والجوهر والحقيقة، لكلِّ حدث نشهده في عالم الشهادة بالنسبة لنا .. إنه كلُّ ما غاب عنّا من إدراك حقيقة ما وراء الأحداث التي ندركها في عالم الشهادة الذي نعيش فيه ..

وينقسم الغيب بالنسبة لإمكانية إدراكنا إلى قسمين :

أ - الغيب المقيّد: وهو الغيب الذي لا ندركه نتيجةً لوجود أسبابٍ ماديَّةٍ تحول بيننا وبين إدراكه كالمكان والزمان ، أو نتيجة عدم إدراكنا للقوانين التي تحكم المادة ..

فلهذا الغيب قوانين ومقدّمات في عالم المادّة ، إذا انطلقنا منها يمكننا – حسب إدراكنا لهذه المقدمات وقوانينها – كسر هذا القيد المادي الذي يحول بيننا وبين مشاهدة ما غاب عنّا ، والوصول إلى نتائج تُعدُّ – قبل اكتشافها – غيباً بالنسبة لنا ..

إنَّ الراصد الجوي الذي ينطلق من مقدّمات ماديّة معلومة ، من رطوبة وضغط جوي و ..... إلخ ، والذي يستند على قوانين مادية ثابتة بالتجربة ، يمكنه - حسب علمه .... عقدمات هذه المسألة وقوانينها - الوصول إلى تنبؤاته الجويّة التي تُعدُّ بالنسبة لنا غيباً مقيَّداً

.

والراصد الفلكي الذي يُراقب مذنباً ما أو كوكباً ما ، يمكنه – إذا علم سرعته وبُعده وبُعده وخواص الوسط الذي سيمرُّ عبره و ..... إلخ – التنبؤ .مكانه ولحظة مروره ..

وهكذا يُعدُّ الغيب المُقيَّد ، غيباً تحيط به قيود المادة وقوانينها ، لذلك فهذا الغيب يرتبط بعالم المكان والزمان ..

ب - الغيب المُطلق: وهذا الغيب لا يعلمه إلا الله تعالى ، فلا توجد له مقـــدّمات في
 عالم المادّة الذي نعيش فيه .. لذلك فهو يرتبط بعالم ما فوق المادة والمكان والزمان ..



والقرآن الكريم الذي جاء بالمسائل من أساسها ومن بدايتها إلى نهايتها ، يُبين لنا هـذه المسألة - مسألة الغيب والشهادة - ويحيط بها إحاطة تامّة ..

لننظر إلى هذه الحلقة من قصَّة موسى عليه السلام ، والتي تصوِّر رحلته مع العبد الصالح ، والحوادث الثلاث التي قام بها العبد الصالح ، وما رافق كلّ حادثة من موقفين متضادَّين تماماً ، أحدهما موقف موسى عليه السلام ، الذي ينظر إلى هذه الأحداث من منظار عالم

الشهادة الذي نعيش فيه بعيداً عن غيبياتها ، والموقف الآخر موقف العبد الصالح منها ، بعد أن أطلعه الله تعالى غيبياتها وأمره بفعلها ..

ولقد رأينا في النظرية الرابعة (الحكمة المطلقة) جانباً من العمق الباطن لهذه القصّة ، وكيف أنَّ ظاهرها يرسم بتحركه – من منظار الحكمة الباطنة – أحكاماً وعِربراً محردة فوق المكان والزمان والتاريخ ، وتتناول الرسالات السماوية الثلاث ، وذلك بعمقها الباطن .. ولكنَّنا في بحثنا هذا (الغيب والشهادة) سننظر إلى هذه القصَّة من منظار مسألة الغيب فقط ..

وَكَانَ وَرَآءَهُم مَّلِكُ يَأْخُذُ كُلَّ سَفِينَةٍ غَصْبًا ﴿ وَأَمَّا ٱلْغُلَمُ فَكَانَ أَبُواهُ مُؤْمِنَيْنِ فَخَشِينَآ أَن يُبَدِلَهُمَا رَبُّهُمَا خَيَرًا مِّنْهُ زَكُوةً فَخَشِينَآ أَن يُبَدِلَهُمَا رَبُّهُمَا خَيَرًا مِّنْهُ زَكُوةً وَأَقْرَبَ رُحُمًا ﴿ وَأَمَّا ٱلْجُدَارُ فَكَانَ لِغُلَمَيْنِ يَتِيمَيْنِ فِي ٱلْمَدِينَةِ وَكَانَ تَخْدُر كَنَرُ وَأَقْرَبَ رُحُمًا ﴿ وَكَانَ تَخْدِرَجَا كَنَرُهُمَا رَحْمَةً لَهُمَا وَكَانَ أَبُوهُمَا صَالِحًا فَأَرَادَ رَبُّكَ أَن يَبَلُغَآ أَشُدَّهُمَا وَيَسْتَخْرِجَا كَنرَهُمَا رَحْمَةً لَيْهُمَا وَكَانَ أَبُوهُمَا صَالِحًا فَأَرَادَ رَبُّكَ أَن يَبَلُغَآ أَشُدَهُمَا وَيَسْتَخْرِجَا كَنرَهُمَا رَحْمَةً مِن رَبِكَ وَمَا فَعَلْتُهُ وَمَن أَمْرِى ۚ ذَالِكَ تَأُويلُ مَا لَمْ تَسْطِع عَلَيْهِ صَبَرًا ﴾ [الكهف: ٦٠ مِن رَبِكَ وَمَا فَعَلْتُهُ عَنْ أُمْرِى ۚ ذَالِكَ تَأُويلُ مَا لَمْ تَسْطِع عَلَيْهِ صَبَرًا ﴾ [الكهف: ٦٠

إنَّ لكلِّ من الحوادث الثلاث ماهيّتها الغيبية الخاصة بما ، ولها حكمة حاصّة تميّزها عن غيرها .. فأغطية الغيب المرفوعة تختلف من حادثة لأخرى ..

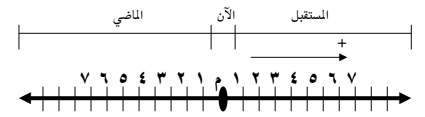
فالحادثة الأولى ( خرق السفينة ) قام بها العبد الصالح ، نتيجة رفع الله تعالى عنه غطاء غيب المكان ( غيب الزمن الحاضر ) ، فعلمه بالملك الذي يأخذ كلَّ سفينة غصباً في مكان آخر ، جعله يخرق السفينة حتى لا يأخذها الملك ، ويكون بذلك قد عمل خيراً لصالح المساكين أصحاب السفينة .. هذه هي حقيقة الحادثة من وجهة النظر التي ترى الغيب .. ولكنها من وجهة نظر عالم الشهادة ، تُمثّلُ شراً قام به العبد الصالح ، وموسى عليه السلام كواحد من الذين يعيشون في عالم الشهادة ، والمحكومين لقانون المكان ، احتج على ذلك واعتبره شراً يُراد به إغراق السفينة ..

ويُعدُّ غيب المكان (غيب الزمن الحاضر) أبسط أنواع الغيب ، فخرقه يحتاج إلى مشاهدة صورة ذلك المكان في تلك اللحظة .. فلو وُجدت كاميرا تنقل لموسى عليه السَّلام الصورة الحيَّة والمباشرة للملك الذي يأخذ كلَّ سفينة غصباً ، لما احتجَّ على خرق السفينة ..

أما الحادثة الثانية التي قام بها العبد الصالح (قتل الغلام) ، فقد تمَّت بعد أن رفع الله عنه غطاء غيب الزمن المستقبل بالنسبة لهذا الغلام ، وأمره بقتله .. وهذا الغيب أعقد بكثير من الغيب السابق ، ولا أحد يستطيع مشاهدته إلا إذا رفع الله تعالى عنه غطاء غيب الزمن

المستقبل .. لذلك على الرغم من تحذير العبد الصالح لموسى عليه السلام من السؤال والاحتجاج ، احتجَّ من جديد ، لأنَّ الغطاء المرفوع هذه المرَّة أعمق من الغطاء السابق ..

إنَّ علام الشهادة الذي يعيش فيه موسى عليه السَّلام ، لا يُبرِّرُ ولا بأيِّ شكل من الأشكال قتل الغلام .. وموسى عليه السلام كفرد يعيش في هذا العالم ، وتحكمه قوانين المكان والزمان ، اعتبر هذا العمل منكراً .. ولكنَّ الحقيقة من وجهة نظر من رفع الله تعالى عنه غطاء غيب الزمن المستقبل هي خير وليس شرَّاً ..



في كلِّ لحظة من اللحظات الزمنية الممثَّلة بأرقام على محور الزمن ، سواء بالنسبة للماضي أو للمستقبل ، توجد هيئة مكانية لحوادث الكون في تلك اللحظة .. وإنَّ رَفْع غطاء الزمن عن أيِّ حادثة في لحظة ما ، يعني رؤية عالم الشهادة المكاني المحيط بهذه الحادثة في تلك اللحظة .. فصور تغيُّر الهيئة المكانية من لحظة لأخرى ، تنتقل على محور الزمن من الماضي باتجاه المستقبل ..

وخالق المادة والمكان والزمان سبحانه وتعالى ، يُشاهد دائماً جميع صور الهيئة المكانية لهذا الكون ، من بدايته إلى نهايته دفعة واحدة ..

لذلك إذا أراد الله تعالى رفع غطاء غيب الزمن عن أيِّ مخلوق بالنسبة لحادثة ما ، سواء غيب الزمن الماضي أم غيب الزمن المستقبل ، فإنه يرفع عنه هذا الغطاء ليرى صور الهيئة المكانية للحادثة سواء ماضيها أم مستقبلها ..

وهذا ما حدث مع العبد الصالح حين رفع الله تعالى عنه - بالنسبة لهذه الحادثة - غطاء غيب الزمن المستقبل ..

أمّا بالنسبة للحادثة الثالثة ( إقامة الجدار ) ، فقد تمَّت بعد أن رفع الله تعالى عن العبد الصالح – إضافةً إلى الغيب المكاني والزماني – غطاء غيب الباطن والجوهر والحقيقة ..

وهنا على الرغم من تحذير العبد الصالح لموسى عليه السلام من الاحتجاج ، وتعهُّد موسى عليه السلام بعدم الاحتجاج ، على الرغم من ذلك عاد واحتج ، لأن وفع الغطاء في هذه الحادثة، أعمق منه في الحادثتين السابقتين ..

إِنَّ إدراك كتر اليتيمين تحت الجدار ، كان نتيجة رفع غطاء غيب المكان ، وإنَّ معرفة أنه كان لهما أبُّ صالح ، كان نتيجة رَفْع غطاء غيب الزمن الماضي .. ومعرفته بأنَّ هذين الغلامين اليتيمين سيكبران ، وسيخرجان كترهما ، كان نتيجة رَفْع غطاء غيب الزمن المستقبل ..

ولكن على الرغم من رفع هذه الأغطية ، لماذا أقام الجدار ؟ .. ألم يكن من الممكن استخراج هذا الكتر وإعطاؤه لليتيمين بدلاً من إقامة الجدار ؟! ..

وهنا جاء دور رفع غطاء غيب الباطن والجوهر والحقيقة .. إنَّ عدم تضييف أهل القرية لهما ، هي حادثة مُشاهدة ، ومن عالم الشهادة الذي يدركه موسى عليه السَّلام والعبد الصالح ، وأيُّ إنسان شاهد هذه الحادثة .. ولكنَّ العبد الصالح كشف الله تعالى عنه غطاء غيب الباطن والجوهر والحقيقة لهذه الحادثة ، فاستنتج لآمة أهل القرية وعدم أمانتهم ، وبالتالي سلبهم للكتر في حال حصل عليه الغلامان اليتيمان .. لقد استنتج نتيجة رفع هذا الغطاء ، أنَّ الكتر يجب أن يبقى بعيداً عن أيدي الغلامين ما داما صغيرين ..

وهكذا فإنَّ رفع هذه الأغطية دفعةً واحدة عن هذه الحادثة ، جعل موسى عليه السَّلام يحتجُّ من جديد ..

إنَّ البحث الهادف إلى معرفة ما غاب عنّا من جوانب المسائل التي تقع في ساحة الغيب المقيَّد ، لا يكون باتجاهه الصحيح إلا إذا كان مقدِّماته مستمدَّة من إحدى أو كلتي الساحتين التاليتين :

أ - مادة الكون وقوانينها التي أودعها الله تعالى فيها ، والتي تقع تحت حواسنا وتجاربنا ..

كلام الله تعالى ( القرآن الكريم ) الذي يخبرنا الله تعالى فيه عن مسائل الماضي
 والحاضر والمستقبل ..

وأيُّ بحث لا يستمدُّ مقدِّماته من هاتين الساحتين ، هو بحثُ ضالٌّ ، لن يصل إلى أي نتيجة صحيحة ، وأصحابه ومن تبعهم ، هم المضلِّين الذين يبتعدون ويبعدون غيرهم عن الحقيقة ..

ولنختر مسألةً تُعدُّ من مسائل الغيب بالنسبة لنا ، ولنبحث فيها عبر مقدمات يخبرنا الله تعالى عنها في كتابه الكريم .. إنها مسألة خلق الإنسان الأول ، هذه المسألة التي ضلَّ بها كلُّ من ابتعد في بحثه عن منهج الله تعالى .. لقد ضلَّ بها الكثيرون ، لأنَّ أبحاثهم لا تستطيع أن تستند إلى علم المشاهدة الماديَّة ، التي تعود بالزمن إلى تلك الفترة ، و لم تسند إلى إحبار الله تعالى عن هذه المسألة في كتابه الكريم ..

# ﴿ مَّاۤ أَشْهَدَتُهُمۡ خَلْقَ ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضِ وَلَا خَلْقَ أَنفُسِهِمۡ وَمَا كُنتُ مُتَّخِذَ ٱلْمُضِلِّينَ عَضُدًا ﴾ [الكهف: ٥١]

إنَّ كلَّ حلقة من تصوير هذه المسألة - وأي مسألة - في القرآن الكريم ، ترسم صورة حانب من جوانبها ن ومرحلة من مراحلها .. وإذا أردنا تصوُّر المسألة القرآنية كاملة بكلِّ جوانبها ، يجب النظر في جميع صور جوانبها ومراحلها التي تصوِّر حلقاتها في القرآن الكريم

وأول ما ضلَّ به المضلُّون في هذه المسألة ، هو ادِّعاؤهم أنَّ بشراً كانوا مع آدم عليه السَّلام ، وأنَّ اصطفاء الله تعالى له ، يعني اختياره من بين أولئك البشر ، وتمييزه عنهم بالعقل ، فاصطفاء فرد ما لا يكون إلا من بين مجموعة أفراد ينتمي إليهم ..

## ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ ٱصْطَفَى ءَادَمَ وَنُوحًا وَءَالَ إِبْرَاهِيمَ وَءَالَ عِمْرَانَ عَلَى ٱلْعَلَمِينَ ﴾ [ آل عمران : ٣٣ ]

ولا يمكن الضلال في عدم استناد مقدِّماتهم على ساحتي العلم الحقيقي – مادة خلق الله تعالى ، وكلام الله تعالى - فحسب ، بل يكمن في تحريف معنى كلام الله تعالى ..

ſ

فافتراضهم أنَّ بشراً كانوا مع آدم عليه السلام قبل تمييزه بالعقل ، مردّه - في مذهبهم الفكري هذا - أنَّ اصطفاء الله تعالى لآدم ، لا يكون إلا من بين مجموعة من أقرانه ..

لقد نسوا – بل تناسوا – أنَّ ساحة اصطفاء الله تعالى لآدم ، هي ذاتها الساحة التي اصطفى منها نوحاً ، وهي ذاتها الساحة التي اصطفى منها آل إبراهيم ، والتي هي ذاتها التي اصطفى منها آل عمران .. فعندما نقول أنَّ الأستاذ قد اصطفى من طلابه فلاناً وفلاناً على الصنَّف ، فهذا يعني أنَّ الساحة التي تمَّ فيها الاصطفاء هي ذاتها لفلان الأوَّل ولفلان الثاني ، فواو العطف التي جاءت بين فلان الأوَّل وفلان الثاني ، تعني أنَّ اصطفاءهما من ساحة واحدة هي الصف ..

ويتصوَّر هؤلاء أنَّ آدم ونوحاً وآل إبراهيم وآل عمران ، الذين عاش كلٌّ منهم في زمن يختلف فيه عن الآخر ، يقتضي أنَّ اصطفاء كلٍّ منهم لا بدَّ أن يكون على مجموعة الأفراد الموجودين معهم في زمن واحد ..

إنَّ هذا التصوُّر المحكوم لقوانين المكان والزمان ، يريدون جعله قيداً على علم الله سبحانه وتعالى وعلى قدرته .. فقد تناسوا أنَّ القائل هو الله تعالى ، غير المحكوم لقوانين المكان والزمان ، وأنَّ هذه الساحة – العالَمين – يراها الله تعالى دفعة واحدة ، من آدم عليه السَّلام إلى قيام الساعة ، وأنَّ كلمة العالمين في كتاب الله تعالى تشمل جميع المكلفين من البشر وغيرهم دون استثناء ، ولا يُقصد بما جيل دون الآخر .. أي ألها مجرَّدة عن قوانين المكان والزمان ..

﴿ إِنَّ أُوَّلَ بَيْتٍ وُضِعَ لِلنَّاسِ لَلَّذِي بِبَكَّةَ مُبَارَكًا وَهُدًى لِّلْعَلَمِينَ ﴾ [ آل عمران :

- ﴿ وَمَآ أَرْسَلْنَكَ إِلَّا رَحْمَةً لِّلْعَالَمِينَ ﴾ [ الأنبياء : ١٠٧ ]
- ﴿ تَبَارَكَ ٱلَّذِى نَزَّلَ ٱلْفُرْقَانَ عَلَىٰ عَبْدِهِ عِلْيَكُونَ لِلْعَالَمِينَ نَذِيرًا ﴾ [الفرقان: ١

﴿ إِنْ هُوَ إِلَّا ذِكْرٌ لِّلْعَالَمِينَ ﴿ لِمَن شَآءَ مِنكُمْ أَن يَسْتَقِيمَ ﴾ [التكوير: ٢٧ - ٢٨]

لو نظر هؤلاء في قوله تعالى : ﴿ إِنَّ مَثَلَ عِيسَىٰ عِندَ ٱللَّهِ كَمَثَلِ ءَادَمً خَلَقَهُ مِن تُرَابٍ ثُمَّ قَالَ لَهُ رَكُن فَيَكُونُ ﴾ [النساء: ٥٩] .. لعلموا أنَّ آدم عليه السلام خلقه الله تعالى من التراب مباشرةً دون أب ، وبالتالي فما ذهبوا إليه ليس صحيحاً .. إنَّ زعمهم بأنَّ آدم عليه السلام قد تم اصطفاؤه من بين مجموعة أقران يعيشون معه في عصرٍ واحد ، يقتضي أنّه خُلق من أب وأم ، وهذا يتناقض مع هذه الآية الكريمة ..

ويبين القرآن الكريم مراحل خلق آدم عليه السلام ، ابتداءً من التراب ، فالطين ، فالحمأ المسنون ، فالصلصال كالفخار ، فتسويته ، ونفخ الروح فيه .. ونحن نعرف أنَّ التراب إذا أُضيف إليه الماء أصبح طيناً ، وأنَّ الطين إذا تُرك فترة مُعيَّنة أصبحت له رائحة وأصبح حماً مسنوناً ، وإذا تُرك بعد ذلك يصبح صلصالاً كالفخار ..

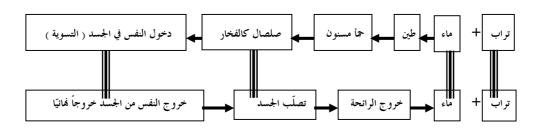
- ﴿ إِنَّ مَثَلَ عِيسَىٰ عِندَ ٱللَّهِ كَمَثَلِ ءَادَمَ خَلَقَهُ مِن تُرَابٍ ثُمَّ قَالَ لَهُ كُن فَيَكُونُ ﴾ [النساء: ٥٩]
  - ﴿ إِذْ قَالَ رَبُّكَ لِلْمَلَتِهِكَةِ إِنِّي خَلِقٌ بَشَرًا مِّن طِينٍ ﴾ [ص: ٧١]
- ﴿ وَإِذْ قَالَ رَبُّكَ لِلْمَلَتِهِكَةِ إِنِّى خَلِقٌ بَشَرًا مِّن صَلْصَلِ مِّنْ حَمَا مِّسْنُونِ ﴿ فَإِذَا سَوَّيْتُهُ وَنَفَخْتُ فِيهِ مِن رُّوجِي فَقَعُواْ لَهُ مَسَجِدِينَ ﴾ [الحجر: ٢٨ - ٢٩]

### ﴿ خَلَقَ ٱلْإِنسَانَ مِن صَلْصَالٍ كَٱلْفَخَّارِ ﴾ [الرحمن: ١٤]

وهذه المراحل لم نشهدها ، فهي غيبٌ بالنسبة لنا ، ولكنَّ الله تعالى ترك بين أيدينا دليلاً حسيًا على صدق إخباره لنا عن هذه المراحل ، فنحن نعلم أنَّ الموت نقيض الحياة ، ونحن نشهد كلَّ يوم مسألة الموت ومراحل تفكك حسد الإنسان ..

إِنَّ أُولَ مرحلة من مراحل موت الإنسان هي خروج النفس من الجسد ، وهذه تقابل المرحلة الأخيرة من مراحل الخلق ، بعد ذلك يتصلَّب حسد الميِّت ، وهذه تقابل مرحلة الصلصال كالفخار .. بعد ذلك تخرج رائحة الجسد ، وهذه تقابل مرحلة الحمأ المسنون

.. بعد ذلك يتبخر الماء ويبقى التراب الذي هو أصل خلق حسد الإنسان قبل إضافة الماء إليه ليصبح طيناً ..



السطر الأول يمثّل الحياة وبداية الخلق ( للإنسان ) ، والسطر الثاني يمثّل الموت والخروج من الحياة الدنيا ..

ولنتابع البحث في هذه المسألة ، عبر مقدّمات قرآنية ، باتجاه نتائج يقرُّها القرآن الكريم .. لننظر إلى هذه الصورة القرآنية ..

### ﴿ وَإِذْ قَالَ رَبُّكَ لِلْمَلَتِهِكَةِ إِنِّى خَلِقٌ بَشَرًا مِّن صَلْصَلٍ مِّنْ حَمَا مِّسْنُونِ ﴿ فَإِذَا سَوَّيْتُهُ وَنَفَخْتُ فِيهِ مِن رُّوحِي فَقَعُواْ لَهُ مَسَجِدِينَ ﴾ [الحجر: ٢٨ - ٢٩]

تظهر هذه الصورة القرآنية بشكل صريح المراحل التالية:

- 1 إخبار الله تعالى للملائكة بأنه سيخلق بشراً من صلصال من حماً مسنون ، حسب المراحل التي حرت على الجسد من التراب إلى الطين إلى الحمأ المسنون إلى الصلصال كالفخار ..
  - ٢ اكتمال الخلق الجسدي لآدم ، وتسويته بدخول نفسه في حسده الحيّ ..
    - ٣ نفخ الروح فيه ..
    - ٤ تنفيذ أمر السجود لآدم عليه السَّلام ...

ومسألة إحبار الله تعالى للملائكة بأنه سيخلق بشراً ويستخلفهم في الأرض ، قبل خلق حسد آدم ، هي مسألة أكَّدها القرآن الكريم ..

﴿ وَإِذْ قَالَ رَبُّكَ لِلْمَلَتِهِكَةِ إِنِّى جَاعِلٌ فِي ٱلْأَرْضِ خَلِيفَةً قَالُوٓا أَجَّعَلُ فِيهَا مَن يُفْسِدُ فِيهَا وَيَسْفِكُ ٱلدِّمَآءَ وَخَنُ نُسَبِّحُ بِحَمْدِكَ وَنُقَدِّسُ لَكَ قَالَ إِنِّى أَعْلَمُ مَا لَا يُفْسِدُ فِيهَا وَيَسْفِكُ ٱلدِّمَآءَ كُلُّهَا ثُمَّ عَرضَهُمْ عَلَى ٱلْمَلَتِهِكَةِ فَقَالَ أَنْبِعُونِي بِأَسْمَآءِ تَعْلَمُونَ ﴿ وَعَلَيْمَ عَلَى ٱلْمَلَتِهِكَةِ فَقَالَ أَنْبِعُونِي بِأَسْمَآءِ مَتُولًا عِلَى المَلَتِهِكَةِ فَقَالَ أَنْبِعُونِي بِأَسْمَآءِ هَتُولُا ءِ إِن كُنتُمْ صَدِقِينَ ﴾ [البقرة: ٣٠ - ٣٠]

وما تاهت عنده عقول بعض البشر ، هو كيف عرفت الملائكة بأنَّ بني آدم سيفسدون وسيسفكون الدماء ؟ ، لذلك أخذوا بافتراضات ما أنزل الله تعالى بها من سلطان .. لقد نسوا أنَّ هذه المحادثة تمَّت في ساحة ما فوق المادة والمكان والزمان ، وأنّها حرت بين الله تعالى خالق الزمن ، وبين الملائكة الذين ينتمون إلى عالم مغاير لعالم المادة الذي ننتمي إليه

.

فهل من الصعب على الله تعالى أن يريهم ( الملائكة ) الزمن المستقبل لبني آدم ، وصور الفساد وسفك الدماء التي يقوم بها البشر الآن ؟ .. وهل تجرؤ الملائكة بالقول إن بني آدم سيفسدون ويسفكون الدماء ، لولا ألها رأت صور الفساد وسفك الدماء لبني آدم ، بعد أن كشف الله تعالى عنها غيب الزمن المستقبل ؟ ..

وممّا يؤكّد أنَّ الله تعالى فتح في هذه المسألة — غيب الزمن المستقبل فرأت الملائكة صور الفساد وسفك الدماء التي سيقوم بها البشر في حياتهم الدنيا في الأرض ، هو أنَّ الله تعالى عرض على الملائكة أصحاب الأسماء ، الذين وُحد الكثير منهم بعد نزول آدم عليه السلام إلى الأرض ﴿ وَعَلَّمَ ءَادَمَ ٱلْأَسْمَآءَ كُلُّهَا ثُمَّ عَرَضَهُمْ عَلَى ٱلْمَلَتِهِكَةِ فَقَالَ أَنْبِعُونِي بِأَسْمَآءِ الله الأرض ﴿ وَعَلَّمَ ءَادَمَ ٱلْأَسْمَآءَ كُلُّهَا ثُمَّ عَرَضَهُمْ عَلَى ٱلْمَلَتِهِكَةِ فَقَالَ أَنْبِعُونِي بِأَسْمَآءِ هَنَّ الله الأرض ﴿ وَعَلَّمَ مَلِوقِينَ ﴾ .. إذاً في هذه الساحة من الحوار ، تمّ كشف الزمن المستقبل ، فرأت الملائكة ما سيكون من البشر ، فقالت : ﴿ أَتَجْعَلُ فِيهَا مَن يُفْسِدُ فِيهَا وَيَسْفِكُ ، ..

ولننظر إلى الصورة القرآنية التالية:

﴿ وَلَقَدْ خَلَقْنَاكُمْ ثُمَّ صَوَّرْنَاكُمْ ثُمَّ قُلْنَا لِلْمَلَتَهِِكَةِ ٱسْجُدُواْ لِأَدَمَ فَسَجَدُواْ إِلَّآ إِبْلِيسَ لَمْ يَكُن مِّنَ ٱلسَّنِجِدِينَ ﴾ [الأعراف: ١١]

إِنَّ النَّصِ القرآنِ مطلقُ وواضحٌ وصريحٌ ، فكلمة ﴿ خَلَقْنَكُم ﴾ جاءت بصيغة الجمع ، لتشمل جميع البشر ، وكذلك كلمة ﴿ صَوَّرَنَنكُم ﴾ .. وثمَّا يؤكد ذلك أنَّ الآية الكريمة التي تسبق هذه الآية مباشرةً ، تخاطب جميع البشر وبصيغة الجمع أيضاً ..

﴿ وَلَقَدْ مَكَّنَاكُمْ فِي ٱلْأَرْضِ وَجَعَلْنَا لَكُمْ فِيهَا مَعَىيِشَ ۚ قَلِيلًا مَّا تَشْكُرُونَ ۞ وَلَقَدْ خَلَقْنَاكُمْ ثُمَّ قُلْنَا لِلْمَلَتِكِكَةِ ٱسْجُدُواْ لِأَدَمَ فَسَجَدُواْ إِلَّآ إِبْلِيسَ لَمْ يَكُن مِّنَ ٱلسَّنِجِدِينَ ﴾ [الأعراف: ١٠ - ١١]

ولو كان المقصود بالعبارة القرآنية ( وَلَقَدْ خَلَقْنَكُمْ ثُمَّ صَوَّرْنَنكُمْ ) آدم عليه السلام لوحده لجاء النَّص القرآني الكريم مرتبطاً بآدم عليه السلام لوحده ، كما هو الحال في مسألة السجود التي أتت مرتبطة بآدم وحده ( ثُمَّ قُلْنَا لِلْمَلَتْمِكَةِ ٱسْجُدُواْ لِأَدَمَ ) . .

و من الصورة القرآنية السابقة تتبيَّن لنا المراحل التالية:

١ - حلق جميع البشر كأنفس مجرَّدة عن المادة ، من آدم عليه السلام حتى قيام الساعة

إعطاء هذه الأنفس صورها الخاصّة بها ..

٣ - إعطاء الأمر للملائكة بالسجود لآدم عليه السلام ..

وفي مرحلة الأنفس هذه ، بعد أن تمَّ خلق أنفس جميع البشر وتصويرها ، تمَّ أيضاً حمل الإنسان للأمانة التي عُرضت على المخلوقات ، وهي الالتزام بمنهج الله تعالى إذا أُعطي حرِّية الاختيار ، وذلك في إطار عالم الجزئيات (عالم المكان والمادة والزمان ) كما رأينا في كتاب (قصَّة الوجود) ..

﴿ إِنَّا عَرَضْنَا ٱلْأَمَانَةَ عَلَى ٱلسَّمَاوَاتِ وَٱلْأَرْضِ وَٱلْجِبَالِ فَأَبَيْنَ أَن تَحْمِلْهَا وَأَشْفَقْنَ مِنْهَا وَحَمَلَهَا ٱلْإِنسَانُ اللَّهُ كَانَ ظَلُومًا جَهُولاً ﴾ [الأحزاب: ٢٢]

وفي مرحلة الأنفس هذه ، وبعد أن اختار الإنسان حمل الأمانة ، تمَّ أخذ العهد والميثاق من جميع بني آدم في حالة الأنفس المجرَّدة قبل هبوط هذه الأنفس في أحساد عالم الدنيا ..

﴿ وَإِذْ أَخَذَ رَبُّكَ مِنْ بَنِيٓ ءَادَمَ مِن ظُهُورِهِمْ ذُرِّيَّتُهُمْ وَأُشْهَدَهُمْ عَلَىٰ أَنفُسِمِ أَلَسْتُ بِرَبِّكُمْ أَقَالُواْ بَلَىٰ شَهِدَنَآ أَن يَقُولُواْ يَوْمَ ٱلْقِيَدَمَةِ إِنَّا كُنَّا عَنْ هَدَا غَنفِلِينَ ﴿ يَرَبِّكُمْ أَقَالُواْ بَلَىٰ شَهِدَنَآ أَن يَقُولُواْ يَوْمَ ٱلْقِيَدَمَةِ إِنَّا كُنَا عَنْ هَدَا غَنفِلِينَ ﴿ وَكُنَّا ذُرِيَّةً مِّنْ بَعْدِهِمْ أَقَمُّ لِكُنَا مِمَا فَعَلَ أَوْ تَقُولُواْ إِنَّمَ أَلْفَهُ لِكُنَا مِمَا فَعَلَ أَوْ تَقُولُواْ } [الأعراف: ١٧٢ – ١٧٢]

وللنظر إلى الصورة القرآنية التالية التي تظهرها هذه الحلقة من قصَّة آدم عليه السلام ..

فَتَلَقَّىٰٓ ءَادَمُ مِن رَّبِهِ عَلَمْتِ فَتَابَ عَلَيْهِ ۚ إِنَّهُ مُو ٱلتَّوَّابُ ٱلرَّحِيمُ ﴿ قُلْنَا ٱهْبِطُواْ مِنْ مَا مَنِي هُدًى فَمَن تَبِعَ هُدَاىَ فَلَا خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ مَحْزَنُونَ مِنْهَا جَمِيعًا ۖ فَإِمَّا يَأْتِيَنَّكُم مِّنِي هُدًى فَمَن تَبِعَ هُدَاىَ فَلَا خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ مَحْزَنُونَ

#### ﴾ [البقرة: ٣٠ – ٣٨]

إنَّ المراحل التي تُصوِّرها هذه الحلقة هي على الترتيب التالي :

- ١ إخبار الله تعالى للملائكة بجعل حليفة في الأرض ..
- ٢ معرفة الملائكة بإفساد بني آدم وسفكهم الدماء ..
- تعليم الله تعالى لآدم أسماء جميع الأشياء حتى قيام الساعة ، وإخبار آدم للملائكة
   كالمناء ..
  - الأمر الإلهى للملائكة بالسجود لآدم ...
  - - سجود الملائكة لآدم وعصيان إبليس ..
  - ٦ إسكان آدم وزوجه الجنة وإغواء إبليس لهما ..
    - ٧ هبوط آدم وذريته من جنّة الاحتبار ..

والنَّص القرآني ﴿ وَعَلَّمَ ءَادَمَ ٱلْأَسْمَآءَ كُلُّهَا ﴾ هو نصُّ صريحٌ وواضحٌ ، ويعني كلَّ الأسماء .. فكلمة الأسماء لا تُفسَّر على مشاهدات آدم عليه السَّلام وحسب علمه ، وإنما على علم الله تعالى ، لأنَّ المعلم والقائل هو الله سبحانه وتعالى .. فآدم في هذه المرحلة هو آدم النفس ..

لقد تم ذلك قبل صدور الأمر الإلهي بالسجود لآدم ، ذلك السجود الذي تم بعد خلق جسد آدم وبث الحياة فيه ، وبعد تسويته بدخول النفس في جسد آدم الحي ، وبعد نفخ الروح فيه .. لذلك يجب ألا نقيس هذه المسألة على تصوراتنا المادية ، فالمسألة كما رأينا تمت في حالة النفس ، وفي هذه الحالة لا وجود لقيود المادة والمكان والزمان ..

وبدمج جميع الصور القرآنية المصوِّرة لجوانب هذه القصَّة ، نحصل على الترتيب التالي لمراحل هذه المسألة ..

١ - خلق أنفس جميع البشر ..

- ٧ إعطاء هذه الأنفس صوره الخاصّة بها ...
- ٣ − عرض الأمانة على المخلوقات وتعهُّد الإنسان ( النفس ) بحملها ..
  - ٤ أخذ العهد والميثاق من جميع البشر ..
  - - إخبار الله تعالى الملائكة بأنه جاعل في الأرض خليفة ..
- ٦ معرفة الملائكة بإفساد بني آدم وسفكهم الدماء ، عندما كشف الله تعالى عنها غطاء غيب الزمن المستقبل . .
  - ٧ تعليم الله تعالى لآدم الأسماء كلُّها ، وإخبار آدم للملائكة بذلك ..
- $\Lambda$  الأمر الإلهي للملائكة بالسجود لآدم ، حين الانتهاء من حلق حسده و دخول نفسه في هذا الجسد ( تسويته ) و نفخ الروح فيه ..

إنَّ جميع المراحل حتى الآن تمَّت في عالم الأنفس ، بعيداً عن المادة ، فحسد آدم المادي لم يُخلق بعد ، وبالتالي هذه المراحل بعيدة عن قوانين المادة والمكان والزمان ..

- 9 خلق حسد آدم ، عبر المراحل التي بيّنها القرآن الكريم ، ومن ثمَّ تسويته إنساناً
   كاملاً ( نفس + حسد ) ، ونفخ الروح فيه ..
  - ١ سجود الملائكة لآدم عليه السلام ، وعصيان إبليس بسبب مادة حسم آدم ..
    - 11 إسكان آدم وزوجه جنَّة التدريب والاختبار ..
      - ١٢ إغواء إبليس لهما ..
    - 🕶 🕇 تلقي آدم التَّوبة من الله تعالى ، حيث احتباه الله تعالى وهداه ..
      - وهنا دخل آدم مرحلة النُّبوة ..

#### ﴿ ثُمَّ ٱجْتَبَكُ رَبُّهُ وَ فَتَابَ عَلَيْهِ وَهَدَى ﴾ [طه: ١٢٢]

١٤ - هبوط آدم عليه السَّلام وذريته إلى الأرض ، ووعد الله تعالى بأن يُرسل إليهم رسلاً يحملون لهم الهدى ومنهج الحق ..

وحين حلول نفس كلّ واحد من بني آدم في جسده المادي ، أي حين دخول نفسه عالم المادة والمكان والزمان ، فإنَّ هذا الجسد ينبت وينمو على مجموعة عناصر ماديَّة كلّها من الأرض ..

﴿ وَٱللَّهُ أَنْبَتَكُم مِّنَ ٱلْأَرْضِ نَبَاتًا ﴿ ثُمَّ يُعِيدُكُرْ فِيهَا وَتُحَرِّرِجُكُمْ إِخْرَاجًا ﴾ [نوح: ١٧ - ١٧]

وجاءت مسألة إنبات الجسد في موقع آخر من القرآن الكريم ..

﴿ فَتَقَبَّلُهَا رَبُّهَا بِقَبُولٍ حَسَنٍ وَأَنْبَتَهَا نَبَاتًا حَسَنًا وَكَفَّلَهَا زَكَرِيَّا كُلَّمَا دَخَلَ عَلَيْهَا زَكَرِيَّا ٱلْمِحْرَابَ وَجَدَ عِندَهَا رِزْقًا فَالَ يَهمَرْيَمُ أَنَّىٰ لَكِ هَهٰذَا فَالَتْ هُوَ مِنْ عِندِ ٱللَّهِ إِنَّ ٱللَّهَ يَرْزُقُ مَن يَشَآءُ بِغَيْرِ حِسَابٍ ﴾ [آل عمران: ٣٧]

إنَّ الإنبات الحسن لجسد مريم عليها السَّلام ، كان بسبب الرزق الطاهر الحلال الذي كان يأتيها من عند الله تعالى ﴿ كُلَّمَا دَخَلَ عَلَيْهَا زَكْرِيًّا ٱلْمِحْرَابَ وَجَدَ عِندَهَ أَحساد البشر كَ، إذاً الصورة القرآنية : ﴿ وَٱللّهُ أَنْبَتَكُم مِن ٱلْأَرْضِ نَبَاتًا ﴾ تعني تغذية أحساد البشر ونموها عبر مواد جميعها من الأرض .. بمعني أنَّ إنباها هو من مواد الأرض وفي الأرض .. ومن خلال القصَّتين السابقتين ﴿ قصَّة موسى عليه السلام مع العبد الصالح ، وقصة آدم عليه السلام ) ، نرى أنَّ علم الله عزَّ وجلً بعالم الغيب هو ذاته بعالم الشهادة ، وأنه لا يوجد على الله تعالى أيُّ غيب ، فلا غطاء يحجبه عن أيِّ شيء ، إنَّ الغيب هو غطاءً عليه الإنسان ، عليه الشهادة عن المخلوقات .. وإنَّ مسألة الغيب المُقيَّد على الإنسان ، هي ضرورة تقتضيها مسألة الامتحان والاحتبار .. فنحن الآن لا نتذكر العهد والميثاق الذين أحذهما الله تعالى علينا ، وتعهدنا بحمل الأمانة ونحن في عالم الأنفس ، بسبب هذا

الجسد الطيبي ، وهذا من مقتضيات الامتحان ، فلو تذكُّر الإنسان ذلك ما عصى الله تعالى

أبداً ، لأنه سيرى الحقائق كما هي ، وسيعلم ضآلة هذه الدنيا أمام حلود الآخرة ..

لذلك بعد خروج الإنسان من دنيا الاحتبار هذه ، يرى الأشياء على حقيقتها ، ويُكْشَف عنه هذا الغطاء الذي يحول بينه وبين رؤية الحقائق ..

# ﴿ لَّقَدْ كُنتَ فِي غَفْلَةٍ مِّنْ هَلْذَا فَكَشَفْنَا عَنكَ غِطَآءَكَ فَبَصَرُكَ ٱلْيَوْمَ حَدِيدٌ ﴾ [ ق ٢٢ ]

والله تعالى قادرٌ على رفع أيّ غطاء من أغطية الغيب عمَّن يشاء من عباده ..

﴿ وَإِنَّا عَلَىٰٓ أَن نُّرِيَكَ مَا نَعِدُهُمْ لَقَندِرُونَ ﴾ [المؤمنون: ٩٥]

وهكذا فإنَّ كلَّ ما غاب المخلوقات من غيب - سواء غيب مكان أم زمان أم جوهر - هو عالَم شهادة بالنسبة للخالق سبحانه وتعالى ..

﴿ وَمَا تَكُونُ فِي شَأْنِ وَمَا تَتَلُواْ مِنْهُ مِن قُرْءَانِ وَلَا تَعْمَلُونَ مِنْ عَمَلٍ إِلَّا كُنّا عَلَيْكُمْ شُهُودًا إِذْ تُفِيضُونَ فِيهِ وَمَا يَعْزُبُ عَن رّبِّكَ مِن مِّثْقَالِ ذَرَّةٍ فِي ٱلْأَرْضِ وَلَا فِي عَلَيْكُمْ شُهُودًا إِذْ تُفِيضُونَ فِيهِ وَمَا يَعْزُبُ عَن رّبِّكَ مِن مِّثْقَالِ ذَرَّةٍ فِي ٱلْأَرْضِ وَلَا فِي عَلَيْكُمْ شَيْنٍ ﴾ [يونس: ١٦]

لذلك نرى في القرآن الكريم بعض الآيات الكريمة التي تصوِّر لنا مسائل ستحدث - حسب مفهومنا وانصياعنا لقوانين الزمن والغيب - يوم القيامة ، يصورها الله تعالى لنا في كتابه الكريم كما يراها ويعلمها تماماً ، فترسمها كلمات الله تعالى صوراً حيَّة أمامنا ، وهي الصور ذاتما التي سنراها كما هي تماماً يوم القيامة ..

 ﴿ يَوْمَ يُنفَخُ فِي ٱلصُّورِ ۚ وَخَشُرُ ٱلْمُجْرِمِينَ يَوْمَبِنِ ذُرْقًا ﴿ يَتَخَلَفَتُونَ بَيْنَهُمْ إِن لَيْنَهُمْ إِن لَيْنَهُمْ إِلَّا يَقُولُ أَمْثَلُهُمْ طَرِيقَةً إِن لَيثَتُمْ إِلَّا يَوْمًا لَيْتُمُ إِلَّا يَقُولُونَ إِذْ يَقُولُ أَمْثَلُهُمْ طَرِيقَةً إِن لَيثَتُمْ إِلَّا يَوْمًا ﴾ [طه: ١٠٢ - ١٠٢]

صور حيَّة من غيب المستقبل - بالنسبة لنا - تصوِّرها لنا الآيات الكريمة رافعة عنها غطاء هذا الغيب ..

إنَّ تصوُّراتنا - نحن المحكومين لقوانين المكان والزمان والغيب - محبوسة ضمن مجال ضيِّق ، يحيط به الغيب من كلِّ جهة ، وأحسادنا وحواسنا وكلّ ما نتفاعل معه هو من المادة المحكومة لقوانين المكان والزمان .. فمن أين لنا - وهذه حالنا - ضرب أمثال وبناء تصوُّرات نعدُّها مقدماتِ نريد عبرها استنتاج حقائق الغيب الذي هو في علم الله تعالى ..

﴿ فَلَا تَضْرِبُواْ لِلَّهِ ٱلْأَمْثَالَ ۚ إِنَّ ٱللَّهَ يَعْلَمُ وَأَنتُمْ لَا تَعْلَمُونَ ﴾ [ النحل: ٧٤]



مركز الذِّكْر للدراسات الإسلامية موقع: موقع: الكاتب والمفكِّر الإسلامي الممندس عدنان الرفاعي الممندس عدنان الرفاعي www.thekr.net adnan@thekr.net

### الإرادة والمشيئة

إذا أردنا تصوّر الإطار الخاص – حسب ما نستطيع – لكلٍّ من مسألتي الإرادة والمشيئة ، علينا العودة إلى مشتقّات هاتين الكلمتين في القرآن الكريم ، وقراءة المحيطة بتلك المشتقّات قراءة عميقة ، بعيداً عمّا نحمله من تصوّرات مسبقة موروثة لهاتين المسألتين .. حينذلك نكون قد اتّبعنا منهجاً علميّاً سليماً في بحثنا القرآني ..

إِنَّ قراءة عميقة للنصوص القرآنيّة المحيطة بمشتقّات الجذرين (ر، و، د)، (ش، ي أ)، تُظهر لنا أنَّ مسألة الإرادة تتعلّق بالله تعالى، وبالإنسان، وبعالم الجن (عبر تعلّقها بالشيطان)، وأنَّ هناك صورة قرآنيّة واحدة تُبيّن تعلّق الإرادة بالجدار الذي أقامه العبد الصالح (فَوَجَدَا فِيهَا جِدَارًا يُرِيدُ أَن يَنقَضَّ فَأَقَامَهُو ﴾ [الكهف: ٧٧]..

ونرى أنَّ مسألة المشيئة تتعلَّق بالله تعالى ، وبالإنسان ولكن ضمن إطار مشيئة الله تعالى ، وأنّها لا تتعلَّق أبداً بعالم الجن ، ولا بباقي المخلوقات ..

والعقل السليم والفهم العميق لحقيقة الحياة ، والهدف ، يقرّان بذلك .. فالإرادة والمشيئة تتعلّقان بالغاية في إيجاد أشياء تحدث وفق هذه الغاية ، وهذا لا يكون إلا بامتلاك حريّة الاحتيار ، وبتخيّل الأسباب وكيفيّة التعامل معها لحصول تلك الغاية ..

لقد رأينا في بحث الروح والنفس كيف أنَّ النفس التي تملك الرغبة وحريّة الاختيار ، وتصوّر الأسباب المؤدّية لحدوث تلك الرغبة ، ترتبط بالإنسان ، ومضافة لله تعالى ، وكذلك الإرادة والمشيئة منحهما الله تعالى للإنسان ، من أجل امتحانه في حمل الأمانة التي تعهّد بحملها ، والمحافظة عليها وفق منهج الله تعالى ، تلك المانة التي حملها قبل مجيئه إلى الدنيا .. والإرادة (دون المشيئة ) منحها الله تعالى لعالم الجن ، بغية امتحانه أيضاً ..

وهكذا نرى أنَّ الحكمة الإلهيّة تتجلّى في عدم منح المخلوقات غير المكلّفة مسأليّ الإرادة والمشيئة ، لأنَّ هذه المخلوقات تسير وفق المنهج المرسوم لها ، ولا حيار لها ، فهي ملتزمة بشكلٍ مطلق بقضاء الله تعالى الذي احتاره لها ، ولا علاقة لها بالمنهج الإلهي التكليفي المتعلّق بالإرادة والمشيئة ..

فمسالتا الإرادة والمشيئة هما العطاء الإلهي للإنسان ، بغية امتحانه في مسائل اختياره ، بعد توفير الأسباب التي تمكّنه من فهم البدائل المختلفة وفعلها ، ووضع هذه الأسباب في خدمة إرادته ، وما الأمانة التي تعهّد الإنسان بحملها ، وما العهد والميثاق الذي اخذه الله تعالى على الإنسان قبل مجيئه إلى الدنيا ، إلا التعهّد باختيار منهج الله تعالى ، عندما يملك الإرادة والمشيئة ، وعندما تتوفّر بين يديه الأسباب التي تمكّنه من اختيار هذا المنهج وعصيانه ..

كما قلنا فإنَّ الإرادة ( دون المشيئة ) منحها الله تعالى لعالم الجن ، بغية امتحانه في عالمه الناري ، حيث لا سلطان له على الأسباب الماديّة الكثيفة المسخّرة بين ايدينا ، كما رأينا بشكلٍ مفصَّل في كتاب ( قصّة الوجود ) ..

ولكن ما هي حدود ساحة تداخل هاتين المسألتين ؟ .. وما هو الفارق بين إرادة الله تعالى ومشيئته ، وبين إرادة الإنسان ومشيئته ؟ .. وما هو الفارق بين إرادة كلِّ طرف ومشيئته ؟ .. للإحابة على هذه الأسئلة ، علينا الإبحار في أعماق النصوص القرآنيّة المحيطة بالكلمات المشتقّة من الجذرين (ر، و، د)، (ش، ي، أ)..

إنّ الإرادة هي توجيه قدرة الذات وتصوّرها وتفكيرها وعزمها وموازنتها للأمور وتطلّعها ، باتّجاه الغاية التي تريد الذات اتّخاذ قرار وتصوّر لها ، وبالتالي هي القصد والهدف والغاية .. ولا بدّ لوجود الإرادة المرتبطة بغاية محدّدة من بدائل وحيارات أُخرى تخصّ هذه الغاية ..

فامتلاك الذات لإرادة ما ، باتّجاه غاية تخصّ مسالة ما ، هو اتّخاذ هذه الذات لتصوّر وقرارِ محدَّدين بالنسبة للمسالة المُرادة ، وبشكلِ موافقِ للغاية التي تتصوّرها الذات .. وكلَّ

ذلك دون الأخذ بالأسباب التي تؤدّي إلى تحقيق الغاية المُرادة .. هذا هو تعريف الإرادة كما يصوّرها لنا القرآن الكريم ، بعيداً عن الفلسفات الوضعيّة النابعة من تصوّر البشر ، سواء تلك التصوّرات الفلسفية ، أم التصوّرات التي حُسبت على الإسلام ، وكتاب الله تعالى منها براء ..

لننظر إلى الصورة القرآنيّة التالية ..

﴿ وَمَنَ يُرِدْ ثَوَابَ ٱلدُّنْيَا نُؤْتِهِ مِنْهَا وَمَن يُرِدْ ثَوَابَ ٱلْأَخِرَةِ نُؤْتِهِ مِنْهَا أَ وَسَنَجْزِى ٱلشَّكِرِينَ ﴾ [آل عمران: ١٤٥]

إِنّنا نرى أَنَّ العبارة القرآنيّة ﴿ وَمَن يُرِدُ ثُوَابَ ٱلدُّنْيَا ﴾ تعني من كان قصده وهدفه وغايته ثواب الدنيا ، وكذلك العبارة القرآنيّة ﴿ وَمَن يُرِدُ ثُوَابَ ٱلْآخِرَةِ ﴾ تعني من كان قصده وهدفه وغايته ثواب الآخرة .. فجميع مشتقّات الجذر (ر، و، د) في القرآن الكريم تدور معانيها ضمن إطار القصد والهدف والغاية ..

ومن مشتقّات الجذر (ر، و، د) في القرآن الكريم المراودة ، وهي التاثير الخارجي على الذات ، بغية توجيه رغبتها وهدفها وغايتها ، باتّجاه رغبة من يقوم بهذا التأثير ، وباتّجاه هدفه وغايته ، وكلّ ذلك ضمن حدود النفس ..

﴿ وَلَقَدْ رَاوَدَتُهُ مَن نَّفَّسِهِ عَ فَٱسْتَعْصَمَ ۗ ﴾ [ يوسف : ٣٢ ]

﴿ قَالُواْ سَنُرَاوِدُ عَنَّهُ أَبَاهُ وَإِنَّا لَفَنعِلُونَ ﴾ [يوسف: ٦١]

﴿ وَلَقَدْ رَاوَدُوهُ عَن ضَيْفِهِ عَ فَطَمَسْنَاۤ أَعْيُنَهُمْ ﴾ [القمر: ٣٧]

ولنعد إلى الصورة القرآنيّة ..

﴿ فَٱنطَلَقَا حَتَّىٰ إِذَآ أَتَيَآ أَهْلَ قَرْيَةٍ ٱسْتَطْعَمَاۤ أَهْلَهَا فَأَبُواْ أَن يُضَيِّفُوهُمَا فَوَجَدَا فِي الْحَهْ : فِيهَا جِدَارًا يُرِيدُ أَن يَنقَضَّ فَأَقَامَهُ وَ قَالَ لَوْ شِئْتَ لَتَّخَذْتَ عَلَيْهِ أَجْرًا ﴾ [الكهف : ٧٧]

إنّنا نرى في هذه الآية الكريمة أنَّ الإرادة هي الغاية التي تتّجه إليها ذات الشيء ، بعيداً عن ملك هذه الذات للأسباب التي تؤدّي إلى تلك الغاية .. وتعلّق الإرادة بهذا الجدار هو التعلّق الوحيد ( في القرآن الكريم ) لإرادة ترتبط بغير الذات الإلهيّة ، وبغير ذوات الإنس والجن .. وهذا التعلّق يُبيّن أنَّ ذات الجدار وكيانه ، تتّجه باتّجاه غاية حاصلة هي الالهيار ، وأنَّ الأسباب التي تؤدّي إلى هذه الغاية ليست من ملك صاحب هذه الغاية ، وليست من ملك من تفعل فيه هذه الأسباب ، وهو هنا الجدار ..

وقد راينا في النظريّة الرابعة ( الحكمة المطلقة ) أنَّ الإرادة التي أُعطيت للجدار ، ولكلّ الأشياء في هذا الكون ، ولمرّة واحدة ، كانت حين عرض الأمانة على السماوات والأرض والجبال ، حيث اختارت الكائنات ( عدا الإنسان ) الانصياع لأمر الله تعالى ، والخضوع التامَّ للأسباب دون ملك إرادة توجيه هذه الأسباب ..

# ﴿ إِنَّا عَرَضْنَا ٱلْأَمَانَةَ عَلَى ٱلسَّمَنُوٰتِ وَٱلْأَرْضِ وَٱلْجِبَالِ فَأَبَيْنَ أَن تَحْمِلْهَا وَأَشْفَقْنَ مِنْهَا وَحَمَلَهَا ٱلْإِنسَنُ ۚ إِنَّهُ كَانَ ظَلُومًا جَهُولاً ﴾ [الأحزاب: ٧٢]

فعدم امتلاك المخلوقات غير المكلّفة ، كالجدار ) للإرادة ، هو إرادة الحتارتها بذاتها حين عرض حين عرض الأمانة .. وبالتالي هي منصاعة ( بإرادتها الوحيدة التي مُنحت لها حين عرض المانة ) للقانون الذي يحكمها .. هذا ما نقرؤه من دلالات العبارة القرآنيّة ﴿ جِدَارًا يُرِيدُ أُن يَنقَضَ ﴾ .. بمعنى أنَّ هذا الجدار ، وفق نواميس المادّة التي اختار الانصياع لها ، والتي تحكمه ، يتّجه باتّجاه الالهيار ..

ولننظر إلى الصورة القرىنيّة التالية ..

﴿ لَبِنُ بَسَطَتَ إِلَى يَدَكَ لِتَقْتُلَنِي مَآ أَناْ بِبَاسِطِ يَدِى إِلَيْكَ لِأَقْتُلَكَ اللّهَ أَخَافُ ٱللّهَ رَبّ ٱلْعَلَمِينَ ﴿ لَإِنْ يَكُونَ مِنْ أَصْحَبِ ٱلنَّارِ ۚ وَذَالِكَ جَزَءُواْ ٱلظَّامِينَ ﴾ [المائدة: ٢٨ - ٢٩]

نرى في هذه الصورة القرآنيّة أنّ الإرادة ﴿ إِنِّى أُرِيدُ أَن تَبُوّاً بِإِثْمِى وَإِثْمِكَ ﴾ هي رغبة النفس وغايتها ، ولكن دون الأحذ بالأسباب التي تؤدّي إلى تحقيق هذه الغاية .. فلو أخذ ( المقتول في هذه القصّة ) بالسباب التي تتفاعل مع إرادته لإخراجها إلى عالم الوجود الحسّي ، لأصبح شريكاً للقاتل ..

فالإرادة بإيجاد الشيء تسبق إيجاده في عالم المادّة والمكان والزمان ..

### ﴿ إِنَّمَآ أَمْرُهُۥ ٓ إِذَآ أَرَادَ شَيْعًا أَن يَقُولَ لَهُۥ كُن فَيَكُونُ ﴾ [يس: ٨٢]

نرى في هذه الصورة القرآنيّة أنَّ الإرادة الإلهيّة لوجود الشيء تسبق المر الغلهي (كن) الذي يؤدّي إلى خروج هذا الشيء على عالم الوجود المخلوق المحسوس .. فالإرادة - كما نرى - تسبق تفاعل الغاية مع أسباب إظهار موضوع هذه الغاية إلى عالم الوجود المكاني الزماني ..

ولننظر على الصورة القرآنيّة التالية ..

# ﴿ \* وَلَوْ أَرَادُواْ ٱلْخُرُوجَ لَأَعَدُّواْ لَهُ مُ عُدَّةً وَلَلكِن كَرِهَ ٱللَّهُ ٱلْبَعَاثَهُمْ فَثَبَّطَهُمْ وَقِيلَ اللهِ اللهُ ال

فلو كان قصد هؤلاء وهدفهم وغايتهم الخروج لأحذوا بأسباب تحقيق هذه الغاية ، أي لقاموا بإعداد عدّة للخروج .. فالغرادة ( القصد والهدف والغاية ) تسبق – كما نرى – الأحذ بأسباب تحقيق موضوع هذه الإرادة في عالم المادّة والمكان والزمان ..

أمَّا المشيئة فهي قدرة الذات على أخذ بالأسباب التي تؤدّي إلى خروج موضوع الإرادة إلى عالم الوجود المخلوق المحسوس (عالم المادّة والمكان والزمان)، وقدرتما على توجيه هذه الأسباب باتّجاه الغاية المرادة .. فالذات التي تملك مشيئة تملك – إضافة للإرادة والمكان قدرة التفاعل مع الأسباب التي تتعلّق بإيجاد موضوع الإرادة ، في عالم المادّة والمكان والزمان ..

وقوله تعالى .. (إِنَّمَا قَوْلُنَا لِشَيْءٍ إِذَآ أَرَدْنَكُ أَن نَقُولَ لَهُ مُن فَيَكُونُ ) [النحل: ٥٤] .. يؤكّد صحّة ما نذهب إليه .. فالشيء الذي اراد الله تعالى وجودَه في عالم الوجود المخلوق المحسوس ، سبقت وجودَه في هذا العالم إرادة الله تعالى بغيجاده .. فهذا الشيء - كوجود مجرّد عن المادّة - موجود في علم الله تعالى وإرادته ، وهذا ما تبينه العبارة القرآنيّة (إِنَّمَا قَوْلُنَا لِشَيْءٍ إِذَآ أَرَدْنَكُ ) ، ولكنّ وجوده في عالم المادّة والمكان والزمان كشيء محسوس ، يحتاج إلى تفاعل اسباب وجوده في عالم الحس ، بعد الأمر الإلهي (أن نَقُولَ لَهُ رَكُن فَيَكُونُ ) ..

ولمّا كان الرزق – في الدنيا – أسباباً تُوضَع بين يدي المخلوقات ، فإنّنا نرى أنّ الرزق في القرآن الكريم يتعلّق دائماً بمشيئة الله تعالى ، أي بتسخير الله تعالى لأسبابه ..

- ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ يَرْزُقُ مَن يَشَآءُ بِغَيْرِ حِسَابٍ ﴾ [آل عمران: ٣٧]
- ﴿ قُلْ إِنَّ رَبِّي يَبْسُطُ ٱلرِّزْقَ لِمَن يَشَآءُ وَيَقْدِرُ ﴾ [سبأ: ٣٦]
- ﴿ أُولَمْ يَعْلَمُواْ أَنَّ ٱللَّهَ يَبْسُطُ ٱلرِّزْقَ لِمَن يَشَآءُ وَيَقْدِرُ ﴾ [الزمر: ٥٢]

.. لقد رأينا في الفصل الأوّل أنَّ عالم الوجود المخلوق المحسوس (عالم المادّة والمكان والزمان) يستمدّ في كلّ لحظة حيثيّات وجوده من الخالق سبحانه وتعالى ، وهذا ما يميّز عالم المشيئة عن عالم الوجود المخلوق غير المحسوس .. هذه الحقيقة نراها – في القرآن الكريم – عبر تعلّق الفعل المضارع (يخلق) بالفعل المضارع (يشاء) ، فاستمراريّة الخلق في إطار المادّة والمكان والزمان ، هي ضمن غطار ساحة المشيئة (ساحة الجزئيّات الماديّة اللتي تستمدّ حيثيّات وجودها في كلِّ لحظة من الخالق سبحانه وتعالى ) ..

- ﴿ قَالَ كَذَ لِكِ ٱللَّهُ يَخْلُقُ مَا يَشَآءُ ﴾ [آل عمران: ٤٧]
- ﴿ يَخَلُقُ مَا يَشَآءُ ۚ وَٱللَّهُ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴾ [المائدة: ١٧]
- ﴿ يَخْلُقُ آللَّهُ مَا يَشَآءُ ۚ إِنَّ ٱللَّهَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴾ [النور: ٤٥]

- ( وَرَبُّكَ شَخَلُقُ مَا يَشَآءُ وَسَخَتَارُ ۗ ﴾ [القصص: ٦٨]
- ( يَخَلُّقُ مَا يَشَآءُ وَهُو ٱلْعَلِيمُ ٱلْقَدِيرُ ﴾ [الروم: ٥٤]
- ﴿ لَّوْ أَرَادَ ٱللَّهُ أَن يَتَّخِذَ وَلَدًا لَّا صَطَفَىٰ مِمَّا تَحَنَّكُ مَا يَشَآءُ ۗ [ الزمر: ٤]
  - ( لِلَّهِ مُلْكُ ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضِ شَخَلْقُ مَا يَشَآءُ ﴾ [ الشورى: ٤٩]

إنَّ المشيئة بشكل عام ، سواء المشيئة الإلهيّة ، أم المشيئة الإنسانيّة ، تسبقها الإرادة ، وترافق الخذ بالسباب التي تُخرج هذه الإرادة إلى عالم الحسّ والوجود ..

لننظر على الصورة القرآنيّة ..

والمشيئة ...

## ﴿ وَلَوْ شَآءَ ٱللَّهُ مَا ٱقْتَتَلَ ٱلَّذِينَ مِنَ بَعْدِهِم مِّنَ بَعْدِ مَا جَآءَتُهُمُ ٱلْبَيِّنَاتُ ﴾ [البقرة : ٢٥٣]

نرى في هذه الصورة القرآنيّة ، أنَّه لو دفع الله تعالى الأسباب التي أدّت إلى اقتتالهم ، في حهة تحول دون ذلك لما اقتتلوا ، ولكنَّ الله تعالى ترك غاياتهم – بغية امتحالهم – تتفاعل مع الأسباب الموجودة بين أيديهم باتّجاه إراداتهم المختلفة ، فكانت النتيجة هي اقتتالهم .. ولنقف عند هذه الصورة القرآنيّة ، التي تُلقي الضوء على الحدّ الفاصل بين الإرادة

﴿ مَّن كَانَ يُرِيدُ ٱلْعَاجِلَةَ عَجَّلْنَا لَهُ وفِيهَا مَا نَشَآءُ لِمَن نُرِيدُ ثُمَّ جَعَلْنَا لَهُ جَهَمَّ يَصَلَلَهَا مَذْمُومًا مَّدْمُومًا مَّدْحُورًا ﴿ وَمَنْ أَرَادَ ٱلْآخِرَةَ وَسَعَىٰ لَهَا سَعْيَهَا وَهُو مُؤْمِنٌ فَأُولَتِبِكَ عَطَآءُ كَانَ سَعْيُهُم مَّشْكُورًا ﴿ كُلاَّ نُمِدُ هَتَؤُلَآءِ وَهَتَؤُلَآءِ مِنْ عَطَآءِ رَبِكَ وَمَا كَانَ عَطَآءُ رَبِكَ مَعْظُورًا ﴿ وَاللَّهُ وَمَا كَانَ عَطَآءُ رَبِلَكَ مَعْظُورًا ﴿ وَاللَّهُ وَمَا كَانَ عَطَآءُ لَا يَعْضُهُمْ عَلَىٰ بَعْضٍ وَلَلْأَخِرَةُ أَكْبَرُ دَرَجَلَتٍ وَأَكْبَرُ رَبِلِكَ مَعْظُورًا ﴿ وَالْأَخِرَةُ أَكْبَرُ دَرَجَلَتٍ وَأَكْبَرُ وَلَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ وَلَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَا اللّهُ عَلَا اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّ

نرى في هذه الصورة القرآنيّة ، أنَّ حقيقة تطلّع الإنسان لامتلاك اسباب الدنيا ، لا تتعدّى إرادته ، لأنّ جميع الأسباب التي تؤدّي إلى تحقيق هذه الإرادة أو جزء منها ، هي

مخلوقة لله تعالى ، وتستمد قوة فعلها من الله سبحانه وتعالى ، وليست من ذات الإنسان وصنعه ، فلو كانت من ذات الإنسان لَمَا حسَّ بالنقص نتيجة افتقاره لهذه الأسباب ، وكانت غايته محققة متى شاء ، وعند ذلك لا داعي لتمني هذه الغاية .. لذلك جاء النص القرآني (مَن كَانَ يُرِيدُ ٱلْعَاجِلَةَ) ، ولم يأت (من كان يشاء العاجلة) ..

ونرى أيضاً أنّ جزءاً من اللاهثين وراء الدنيا ، وممّن جعلوا الدنيا غايتهم ، تتحقّق إرادةم بالوصول إلى غايتهم أو جزء منها ، وهؤلاء هم الذين اختارهم الله تعالى من بين مجموع اللاهثين وراء الدنيا ، وقد اختارهم حسب إرادته حلّ وعلا ، ولحكمة تتعلّق بامتحالهم ، لذلك جاء النصّ القرآني (لمَن نُريدُ) .. وهؤلاء الذين حصلوا على الغاية التي يسعون إليها ، وصلوا إلى غايتهم عبر الأسباب التي خلقها الله تعالى ووضعها بين أيديهم ، ولخدمة غاياهم ، ولذلك جاء النصّ القرآني (مَا نَشَآءُ) ، أي بما يسره الله تعالى من اسباب يضعها بين أيديهم بقدرٍ معيّن ، تؤدّي إلى تحقيق غاياهم ، بالقدر الذي شاءه الله تعالى لهم ..

أمًّا من كانت الآخرة غايته ، فيكون قد ملك إرادةً تجاه هذه الغاية ﴿ وَمَنْ أَرَادَ اللّهِ خِرَةَ وَسَعَىٰ لَهَا سَعْيَهَا وَهُو مُؤْمِنٌ فَأُولَتهِكَ كَانَ سَعْيُهُم مَّشْكُورًا ﴾ .. ولكنَّ هذه الإرادة لا تصل إلى غايتها المطلوبة إلاَّ بالمباشرة بأخذ أسباب الوصول إلى هذه الغاية ، وهي السعي والإيمان والعمل بمنهج الله تعالى الذي أراده للبشر ، والذي يؤدّي السير فيه إلى تحقيق إرادة الإنسان في الآخرة ، ولذلك جاء النصّ القرآني ﴿ وَسَعَىٰ لَمَا سَعْيَهَا وَهُو مُؤْمِنٌ ﴾ ..

فالإرادة تتحوّل إلى مشيئة من خلال العمل بالأسباب التي تؤدّي إلى تحقيق غاية هذه الإرادة .. ولا بدّ لامتحان البشر من توفير الأسباب التي تفصل إرادهم عن مشيئتهم ، حتّى يباشروا العمل في هذه السباب ، كلِّ باتّحاه غايته التي يريد ، ولذلك كانت هذه الأسباب جميعها من عطاء الربوبيّة لجميع البشر مؤمنين وكافرين ..

#### کر ( عُک

### ﴿ كُلاَّ نُّمِدُّ هَنَوُلآءِ وَهَنَوُلآءِ مِنْ عَطَآءِ رَبِّكَ ۚ وَمَا كَانَ عَطَآءُ رَبِّكَ مَحْظُورًا ﴾

وإنّ التفاضل في السيطرة على توجيه الأسباب في الحياة الدنيا ، هو لحكمة إلهيّة غايتها الحتبار نفوس البشر ، من خلال غحاطتها بأسباب الاختبار التي اختارها الله تعالى بناءً على علمه بهذه النفوس ..

# ( ٱنظُرْ كَيْفَ فَضَّلْنَا بَعْضَهُمْ عَلَىٰ بَعْضٍ وَلَلْاً خِرَةُ أَكْبَرُ دَرَجَسٍ وَأَكْبَرُ تَفْضِيلاً ﴾ ولننظر إلى هذه الصورة القرآنية ..

### ﴿ نَذِيرًا لِّلْبَشَرِ ﴾ لِمَن شَآءَ مِنكُمْ أَن يَتَقَدُّمَ أَوْ يَتَأَخَّرَ ﴾ [المدّنّر: ٣٦ - ٣٧]

إنَّ تقدّم الإنسان وتأخّره في مسألة الإيمان ، لا يكون بالإرادة وحدها ، وإنّما يكون من خلال المشيئة ، لأنّ ذلك يحتاج إلى الأخذ بالأسباب التي تؤدّي إلى ذلك ، ويكون ذلك باتّباع منهج الله تعالى والالتزام به .. ولذلك جاء النصّ القرآني ﴿ لِمَن شَآءَ مِنكُمْ

﴾ ، و لم يأت ( لمن أراد منكم ) ..

ولننظر إلى الصورة القرآنيّة التالية ..

# ﴿ وَإِذَا تُتَّلَىٰ عَلَيْهِمْ ءَايَتُنَا قَالُواْ قَدْ سَمِعْنَا لَوْ نَشَآءُ لَقُلْنَا مِثْلَ هَنذَآ ﴾ [الأنفال: ٣١]

لقد جاء النصّ القرآني ﴿ لَوْ نَشَآءُ ﴾ ، ولم يأت ( لو نريد ) ، لأنَّ القول يحتاج - بالإضافة إلى الإرادة - إلى أسباب لصياغة الكلام الذي في نفوسهم في قالب لغوي ، وبعد ذلك إخراج هذه القول ( الذي تمَّت صياغته في قالب لغوي داخل النفس ) إلى عالم الحسّ ليسمعه الناس .. فالذي يقوله هؤلاء هو أنّ هذا الكلام ( المعنى ) موجودٌ بداخلنا مثله ، ولو نشاء لأخرجناه إلى عالم الحسّ عبر الذبذبات الصوتيّة ..

ولننظر إلى الصورة القرآنيّة التالية ..

﴿ لِلَّهِ مُلْكُ ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضِ ۚ يَخَلُقُ مَا يَشَآءُ ۚ يَهَبُ لِمَن يَشَآءُ إِنَكًا وَيَهَبُ لِمَن يَشَآءُ ٱلذُّكُورَ ﴿ اللَّهُ مُورَ ﴿ اللَّهُ مُورِّ اللَّهُ مُن يَشَآءُ عَقِيمًا ۚ إِنَّهُ مَا يَشَاءُ عَلِيمٌ قَدِيرٌ ﴾ [الشهرى: ٤٩ - ٥٠]

إِنَّ تحديد جنس المولود ( ذكراً أم أنثى ) يتعلّق بأسباب خلقها الله تعالى ، وحدَّد لها قوانينها الخاصّة بها ، فنوع النطفة التي تصل أوّلاً إلى البويضة وتلقّحها هو ما يحدّد جنس المولود .. وهذه المسألة وأسبابها هي داخل إطار مشيئة الله تعالى ، فالنطفة وحركتها وكلّ ما هو مُودع فيها ، وكذلك البويضة وجميع أسباب حصول هذه المسألة ، كلُّ ذلك مخلوقٌ لله تعالى ، ويعمل بقدرته وحسب قوانينه التي حدَّدها في هذا العالم المادّي .. وقد شاء الله تعالى لهذا الجيل أن يطّلع على بعض جوانب هذه المسألة ، وأن يقوم بدراسة الجوانب الماديّة لهذه الأسباب ..

لذلك نرى أنَّ هذه المسألة اتت مرتبطة بالمشيئة ، و لم تأت مرتبطة بالإرادة .. فلو جاء النصّ القرآني ( يَهب لمن يريد إناثاً ويَهب لمن يريد الذكور ...... ويجعل من يريد عقيماً ) ، لما كان للأسباب دورٌ في تحديد جنس المولود ، ولما كان لها دورٌ في مسالة العقم ، وعندها لا يمكن للبشر طرق أيّ باب من أبواب هذه المسألة ، لأنّه – في هذه الحالة المفترضة – لا تُوجَد اسباب يمكن للبشر دراستها وإجراء التجارب عليها ..

ولننظر إلى الصورة القرآنيّة ..

### ﴿ لُّو أَرَادَ ٱللَّهُ أَن يَتَّخِذَ وَلَدًا لَّا صَطَفَىٰ مِمَّا يَخَلُقُ مَا يَشَآءُ ۗ ﴾ [الزمر: ٤]

إنَّ مسالة عدم اتّخاذ الولد التي يريدها الله تعالى ، هي مسألة تتعلّق بالغاية الإلهيّة ، لذلك جاء النصّ القرآني ( لَّوْ أُرَادَ ٱللَّهُ ) ، ولم يات ( لو شاء الله ) .. أمّا مسألة الاصطفاء من خلقه ، فهي مسألة حسيّة ماديّة في عالم المادّة والمكان والزمان ، تنتمي إلى ساحة المشيئة ، ولذلك أتى النصّ القرآني ( مَا يَشَآءُ ) ، ولم يأت ( ما يريد ) ..

ولننظر إلى الصورة القرآنيّة ..

### ﴿ فَأَرَادَ رَبُّكَ أَن يَبْلُغَآ أَشُدُّهُمَا وَيَسْتَخْرِجَا ﴾ [الكهف: ٨٢]

نرى أنَّ الغاية – وهي بلوغ الغلامين أشدَّهما – لم تتحقّق بعد ، و لم يات وقت نزول هذه الغاية إلى عالم الوجود .. فالغاية ما زالت في مرحلة الإرادة ، و لم تتفاعل بعد مع أسباب تحقيقها ، لذلك أتى النصّ القرآني ﴿ فَأَرَادَ رَبُّكَ ﴾ و لم يأت ( فشاء ربّك ) .. وهذه صورة أُخرى ..

### ﴿ وَهُوَ ٱلَّذِي جَعَلَ ٱلَّيْلَ وَٱلنَّهَارَ خِلْفَةً لِّمَنْ أَرَادَ أَن يَذَّكَّرَ أَوْ أَرَادَ شُكُورًا ﴾ [

الفرقان : ٦٢ ]

إِنَّ إِطَارِ التَذَكِّرِ والشَّكِرِ لا يتعدَّى ساحة إرادة الذات ، ولا يحتاج لأسباب ماديّة تخرجه إلى ساحة الحس ، فهو لا يخرج من النفس .. ولذلك أتى النص القرآني ( لِمَنْ أَرَادَ أَن يَذَكَّرَ أَوْ أَرَادَ شُكُورًا ﴾ ولم يات (لمن شاء أن يذكّر أو شاء شكورا) ..

ولنقف عند النقاط التالية ، حيث يبيّن لنا كتاب الله تعالى أهم الفوارق بين مسألتي الإرادة والمشيئة ..

1 - بما أنّ الإرادة هي غاية النفس وقصدها وهدفها ، وهي دون السباب ، فهي ترتبط بالنفس المجرّدة مباشرةً ، وبالتالي فساحة الإرادة هي ما فوق المادّة والمكان والزمان . . ولمّا كانت الساحة التي تنتمي إليها النفس المجرّدة لا تحمل المتناقضات للمسألة الواحدة (كما رأينا في عدم تصوّر العقل لأن يكون الواحد - كقيمة مجرّدة أكبر من الاثنين ) ، فإنّ الإرادة أيضاً لا تحمل المتناقضات للمسألة الواحدة في الوقت ذاته ..

هذه الحقيقة نراها واضحةً جليّةً في القرآن الكريم عبر عدم تعلّق الإرادة الواحدة بمسألتين متناقضتين ..

( يُرِيدُ ٱللَّهُ بِكُمُ ٱلْيُسْرَ وَلَا يُرِيدُ بِكُمُ ٱلْعُسْرَ ﴾ [ البقرة : ١٨٥ ]

﴿ مِنكُم مَّن يُرِيدُ ٱلدُّنْيَا وَمِنكُم مَّن يُرِيدُ ٱلْآخِرَةُ ﴾ [آل عمران: ١٥٢]

- ﴿ مَا يُرِيدُ ٱللَّهُ لِيَجْعَلَ عَلَيْكُم مِّنْ حَرَجٍ وَلَكِن يُرِيدُ لِيُطَهِّرَكُمْ وَلِيُتِمَّ نِعْمَتَهُو عَلَيْكُمْ لَعَلَّكُمْ تَشْكُرُونَ ﴾ [المائدة: ٦]
- ﴿ فَمَن يُرِدِ ٱللَّهُ أَن يَهْدِيَهُ مَ يَشْرَحْ صَدْرَهُ لِلْإِسْلَمِ ۖ وَمَن يُرِدْ أَن يُضِلَّهُ حَجْعَلْ صَدْرَهُ وَلِلْإِسْلَمِ اللهِ الهُ اللهِ المَا المِلْمُ اللهِ ا
- ( إِن تُرِيدُ إِلَّا أَن تَكُونَ جَبَّارًا فِي ٱلْأَرْضِ وَمَا تُرِيدُ أَن تَكُونَ مِنَ ٱلْمُصْلِحِينَ ﴾ [ القصص: ١٩]
- ﴿ قُلْ مَن ذَا ٱلَّذِى يَعْصِمُكُم مِّنَ ٱللَّهِ إِنْ أَرَادَ بِكُمْ سُوٓءًا أَوْ أَرَادَ بِكُرْ رَحْمَةً ﴾ [ الأحزاب : ١٧ ]
- ﴿ إِنْ أَرَادَنِيَ ٱللَّهُ بِضُرٍّ هَلْ هُنَّ كَشِفَتُ ضُرِّهِ ۚ أَوْ أَرَادَنِي بِرَحْمَةٍ هَلْ هُنَّ مُمْسِكَتُ رَحْمَتِهِ ۚ ﴾ [الزمر: ٣٨]
- ﴿ مَن كَانَ يُرِيدُ حَرْثَ ٱلْاَخِرَةِ نَزِدْ لَهُ فِي حَرْثِهِ عَلَى كَانَ يُرِيدُ حَرْثَ اللهُ نَيَا نُؤْتِهِ مِنْ كَانَ يُرِيدُ حَرْثَ اللهُ نَيَا نُؤْتِهِ مِنْ اَللهُ نِيا لُهُ فِي اللهُ خِرَةِ مِن نَصِيبٍ ﴾ [الشورى: ٢٠]
- ( قُلْ فَمَن يَمْلِكُ لَكُم مِّرَ . ٱللهِ شَيْعًا إِنْ أَرَادَ بِكُمْ ضَرًّا أَوْ أَرَادَ بِكُمْ نَفَعًا ۗ ) [الفتح: ١١]
  - ﴿ وَأَنَّا لَا نَدْرِيَ أَشَرُّ أُرِيدَ بِمَن فِي ٱلْأَرْضِ أَمْر أَرَادَ بِهِمْ رَبُّهُمْ رَشَدًا ﴾ [الحن: ١٠]

نرى من خلال هذه النصوص القرآنيّة أنَّ المسألتين المتناقضتين لا يمكن أن ترتبطا بمسألة واحدة ، وأنّ لكلِّ منهما إرادة خاصّة ترتبط بها .. ففي المثال الأوّل نرى أنّ اليسر والعسر مسألتان متناقضتان ، لذلك ارتبطت كلِّ منهما بإرادة مستقلّة ، يمعنى وردت إرادة لليسر وإرادة للعسر ﴿ يُرِيدُ اللهُ بِكُمُ ٱلْيُسْرَ وَلا يُرِيدُ بِكُمُ ٱلْعُسْرَ ﴾ ، ولم يأت النصّ القرآني على الشكل ( يريد الله بكم اليسر ولا العسر ) .. وكذلك نرى أنّ الشرّ والرشد

في الآية الأخيرة مسألتان متناقضتان ، لذلك نرى أنَّ كلاً منهما ارتبطت بإرادة مستقلة .. ومرد ذلك أنَّ الإرادة تنتمي لعالم ما فوق المادة والمكان والزمان الذي لا تجتمع فيه المتناقضات ..

لقد رأينا في بحث الروح والنفس كيف أنّ الفكر النظري المجرّد المرتبط مباشرة بالعقل ، المرتبط بدوره بالنفس المجرّدة ، لا يمكنه تصوّر مسألتين متناقضتين للأمر ذاته .. ومردّ ذلك (سواء العقل النظري المجرّد أم الإرادة) هو الانتماء إلى عالم النفس المجرّدة الذي لا تجتمع فيه المتناقضات ..

أمّا إذا كانت المسألتان غير متناقضتين ، فيمكن أن ترتبطا بإرادة واحدة ..

- ﴿ يُرِيدُ ٱللَّهُ لِيُبَيِّنَ لَكُمْ وَيَهْدِيَكُمْ سُنَنَ ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِكُمْ وَيَتُوبَ عَلَيْكُمْ وَاللّهُ عَلَيْكُمْ وَاللّهُ عَلَيْكُمْ وَاللّهُ عَلَيْكُمْ وَيَهْدِيكُمْ وَاللّهُ عَلَيْكُمْ وَيَهْدِيكُمْ وَيَعْدُونُ وَلَلّهُ وَلَهُ وَيُعْدُونُ وَلَمْ وَيَهْدِيكُمْ أَنْ وَلَهُ وَيَعْدُونُ وَلَهُمْ وَيَعْدُونُ وَلَهُمْ وَيَعْدُونُ وَلَهُمْ وَيَعْدُونُ وَلَهُمْ وَيَعْدُونُ وَلَهُمْ وَيَعْدُونُ وَلَهُمْ وَيَعْدُونُ وَلَكُونُ وَلَكُونُ وَلَهُمْ وَيَعْدُونُ وَلَهُمْ وَلَهُمْ وَلَهُمْ وَلَهُمْ وَلِهُمْ وَلَهُمْ وَلَيْكُمْ أَنْ وَلِهُمْ وَلَهُمْ وَلِيلًا لَهُ وَلِيكُمْ وَلَهُمْ وَيَهُمُ وَلَهُمْ وَلَهُمْ وَلِيلُونُ وَلِيكُمْ وَيَعْمُ وَلَيْكُمْ أُلّ
  - ﴿ سَتَجِدُونَ ءَاخَرِينَ يُرِيدُونَ أَن يَأْمَنُوكُمْ وَيَأْمَنُواْ قَوْمَهُمْ ﴾ [النساء: ٩١]
    - ﴿ وَلَاكِن يُرِيدُ لِيُطَهِّرَكُمْ وَلِيُتِمَّ نِعْمَتَهُ عَلَيْكُمْ ﴾ [ المائدة : ٦ ]
- ﴿ إِنَّمَا يُرِيدُ ٱلشَّيْطَانُ أَن يُوقِعَ بَيْنَكُمُ ٱلْعَدَاوَةَ وَٱلْبَغْضَآءَ فِي ٱلْخَبْرِ وَٱلْمَيْسِرِ وَيَصُدَّكُمْ عَن ذِكْر ٱللَّهِ وَعَن ٱلصَّلَوٰةِ ۖ فَهَلْ أَنتُم مُّنتَهُونَ ﴾ [المائدة: ٩١]
  - ﴿ وَيُرِيدُ ٱللَّهُ أَن يُحِقَّ ٱلْحَقَّ بِكَلِمَتِهِ عَ وَيَقْطَعَ دَابِرَ ٱلْكَنفِرِينَ ﴾ [الأنفال: ٧]
- ﴿ إِنَّمَا يُرِيدُ ٱللَّهُ لِيُعَذِّبَهُم بِهَا فِي ٱلْحَيَوٰةِ ٱلدُّنْيَا وَتَزْهَقَ أَنفُسُهُمْ وَهُمْ كَنفِرُونَ ﴾ [ التوبة : ٥٥ ]
- ﴿ إِنَّمَا يُرِيدُ ٱللَّهُ أَن يُعَذِّبَهُم بِهَا فِي ٱلدُّنْيَا وَتَزْهَقَ أَنفُسُهُمْ وَهُمْ كَنفِرُونَ ﴾ [التوبة
- ﴿ إِنَّمَا نُطْعِمُكُرْ لِوَجِهِ ٱللَّهِ لَا نُرِيدُ مِنكُمْ جَزَآءً وَلَا شُكُورًا ﴾ [ الإنسان : ٩ ] نرى في خلال هذه النصوص القرآنيّة أنّ الإرادة ترتبط في كلّ مرّة بمسألتين ليستا

متناقضتين ..

أمّا المشيئة التي لها علائقها في عالم المادّة والمكان والزمان ( ذلك العالم الذي يحوي المتناقضات ) عبر تفاعلها مع الأسباب ، فمن الممكن أن تتعلّق بمسألتين متناقضتين ..

( ٱللَّهُ يَبْسُطُ ٱلرِّزْقَ لِمَن يَشَآءُ وَيَقْدِرُ ۗ [ الرعد: ٢٦ ]

﴿ يَمْحُواْ ٱللَّهُ مَا يَشَآءُ وَيُثْبِتُ وَعِندَهُ مَا أَمُّ ٱلْكِتَابِ ﴾ [الرعد: ٣٩]

﴿ قُلْ إِنَّ رَبِّي يَبْسُطُ ٱلرِّزْقَ لِمَن يَشَآءُ مِنْ عِبَادِهِ - وَيَقْدِرُ لَهُ ۗ [ سبأ : ٣٩ ]

﴿ نَذِيرًا لِّلْبَشَرِ ﴾ لِمَن شَآءَ مِنكُمْ أَن يَتَقَدَّمَ أَوْ يَتَأَخَّرَ ﴾ [المدِّثر: ٣٦ - ٣٧]

وهكذا نرى أنَّ المشيئة التي ساحتها عالم المادّة والمكان والزمان ، يمكنها أن تتعلّق في الوقت ذاته بالمسائل المتناقضة ، وذلك على نقيض من الإرادة التي لا تحمل إلاّ وجهاً واحداً ..

وقد رأينا في بحث الروح والنفس ، كيف أنّنا نستطيع تصوّر ارتفاع درجة الحرارة يؤدّي إلى انكماش أقطار الجسم ، في الوقت الذي نستطيع أن نتصوّر فيه أنّ هذا الارتفاع يؤدّي إلى تمدّد أقطار هذا الجسم ، ومرجع ذلك — سواء تصوّراتنا الماديّة أم المشيئة — هو التعلّق بعالم المادّة والمكان والزمان ، الذي يحوي المتناقضات ..

إنّ الإرادة التي لا تحمل إلا وجها واحداً هي مسألة لا تحتمل المسألة المناقضة للمسألة المرادة ، فعندما تتعلّق الإرادة . عسألة فهذا يعني أنّ المسألة المناقضة لها غير واردة ، ومرجع ذلك – كما قلنا – هو انتماء الإرادة لعالم ما فوق المادّة والمكان والزمان . .

﴿ وَمَن يُرِدِ ٱللَّهُ فِتَنَتَهُ وَ فَلَن تَمْلِكَ لَهُ و مِنَ ٱللَّهِ شَيًّا ﴾ [ المائدة : ٤١ ]

﴿ وَإِن يُرِدْكَ شِحَيْرٍ فَلَا رَآدٌ لِفَصْلِهِ ۗ ﴾ [يونس: ١٠٧]

﴿ وَإِذَآ أَرَادَ ٱللَّهُ بِقَوْمِ سُوٓءًا فَلَا مَرَدَّ لَهُو ﴾ [الرعد: ١١]

﴿ قُلْ مَن ذَا ٱلَّذِي يَعْصِمُكُم مِّنَ ٱللَّهِ إِنْ أَرَادَ بِكُمْ شُوَّءًا أَوْ أَرَادَ بِكُرْ رَحْمَةً ﴾ [

الأحزاب: ١٧]

﴿ إِن يُرِدْنِ ٱلرَّحْمَانُ بِضُرٍّ لَّا تُغْنِ عَنِّي شَفَاعَتُهُمْ شَيًّا وَلَا يُنقِذُونِ ﴾ [يس: ٢٣]

﴿ قُلْ فَمَن يَمْلِكُ لَكُم مِّنَ ٱللَّهِ شَيْعًا إِنْ أَرَادَ بِكُمْ ضَرًّا أَوْ أَرَادَ بِكُمْ نَفُعًا ﴾ [

لذلك نرى أنَّ من كانت إرادته متعلَّقةً بحرث الدنيا ، لا يمكن أن تتعلَّق بحرث الآخرة ، لأنَّ الدنيا نقيض الآخرة ، وبالتالي ما له في الآخرة من نصيب ..

﴿ مَن كَانَ يُرِيدُ حَرْثَ ٱلْأَخِرَةِ نَزِدْ لَهُ فِي حَرْثِهِ عَلَى كَانَ يُرِيدُ حَرْثَ اللهُ نَيا نُؤتِهِ عَن نَصِيبٍ ﴾ [الشورى: ٢٠]

أمّا المشيئة التي يمكنها أن تحمل المسائل المتناقضة ، فإذا تعلّقت بمسألة فهذا يعني أنّ احتمال وقوع نقيضها وارد ..

﴿ وَلَوْ شَآءَ ٱللَّهُ لَجَعَلَكُمْ أُمَّةً وَاحِدَةً ﴾ [المائدة: ٤٨]

﴿ وَلَوْ شَآءَ ٱللَّهُ مَآ أَشْرَكُوا ۗ وَمَا جَعَلْنَكَ عَلَيْهِمْ حَفِيظًا ۗ ﴾ [الأنعام: ١٠٧]

﴿ فَلُوْ شَآءَ لَهَدَاكُمْ أُجْمَعِينَ ﴾ [الأنعام: ١٤٩]

﴿ وَلَوْ شَآءَ رَبُّكَ لَا مَنَ مَن فِي ٱلْأَرْضِ كُلُّهُمْ جَمِيعًا ۚ ﴾ [يونس: ٩٩]

نرى من خلال هذه النصوص القرآنيّة أنَّ المشيئة المتعلّقة بمسألة ما ، يمكنها أن تحمل إمكانيّة وقوع المسألة المناقضة لها ، وذلك على نقيض من الإرادة .. فمثلاً في الآية الأخيرة نرى أنَّ مشيئة الله تعالى المتعلّقة بهذه المسألة بإمكانها حمل المسألتين المتناقضتين في الوقت نفسه ، فأهل الأرض يمكنهم أن يؤمنوا ويمكنهم أن يكفروا ، وبورود صيغة المشيئة نرى أنَّ إمكانيّة حصول الاحتمالين المتناقضتين ( الإيمان والكفر ) واردة ، ولو استبدلت صيغة المشيئة بصيغة الإرادة لأصبح لدينا احتمال واحد دون الآخر ..

لننظر إلى الصورة القرآنيّة..

﴿ لِلَّهِ مُلْكُ ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضِ ۚ يَخَلُقُ مَا يَشَآءُ ۚ يَهَبُ لِمَن يَشَآءُ إِنَكًا وَيَهَبُ لِمَن يَشَآءُ ٱلذُّكُورَ ﴿ أَوْ يُزَوِّجُهُمْ ذُكْرَانًا وَإِنَكًا ۗ وَيَجَعَلُ مَن يَشَآءُ عَقِيمًا ۚ إِنَّهُ عَلِيمٌ قَدِيرٌ ﴾ [ الشورى: ٤٩ - ٥٠ ]

نحن نعلم أنَّ تحديد جنس المولود يتعلّق بأسباب ماديّة ، وبالتالي بساحة المشيئة ، وبالتالي فن الممكن للبشر أن يقوموا بتحديد جنس المولود ، حينما يتمكّنون من توجيه أسباب حدوث هذه المسألة باتّجاه مُرادهم .. وقد حصل ذلك ..

ولو كانت هذه المسألة متعلّقةً بالإرادة دون المشيئة ، لكانت ساحة تفاعلها فوق عالم الخلق والتشيّؤ (عالم المادّة والمكان والزمان) ، ولَمَا استطاع البشر تحديد جنس المولود .. فلو قال الله تعالى ( ويجعل من يريد عقيماً ) بدلاً من قوله تعالى ( ويجعل من يريد عقيماً ) بدلاً من قوله تعالى ( ويجعل من يريد عقيماً ) لاستحال شفاء العقيم ، وذلك لسببين اثنين :

أ - رأينا أنَّ تعلّق إرادة الله تعالى بشيء ، يعني احتمال وقوع نقيضه مستحيل ، فإرادة الله تعالى حينما تتعلّق بعقم فلان من الناس فهذا يعني أنَّه من المستحيل أن يُنجب ..

ب - الإرادة هي دون الأحذ بالأسباب ، ولو تعلّقت مسألة العقم هذه بالإرادة فهذا يعني أنّه لا أسباب لهذه المسألة يسخّرها بين أيدي البشر ، وعند ذلك من اين للأطباء أن يقوموا باستخدام أسباب شفاء العقيم ..

ولكن بورود هذه المسألة بصيغة المشيئة ، نرى أنَّ احتمال وقوع نقيضها وارد ، فالعقيم أحياناً يشفى وينجب .. وكذلك الأمر لكلِّ المسائل المتعلّقة بالمشيئة ..

( هُوَ ٱلَّذِي يُصَوِّرُكُمْ فِي ٱلْأَرْحَامِ كَيْفَيَشَآءُ ﴾ [آل عمران: ٦]

﴿ آللَّهُ ٱلَّذِى يُرْسِلُ ٱلرِّيَاحَ فَتُثِيرُ سَحَابًا فَيَبْسُطُهُ وَ فِي ٱلسَّمَآءِ كَيْفَيَشَآءُ ﴾ [الروم:

﴿ ٱلَّذِى خَلَقَكَ فَسَوَّنْكَ فَعَدَلَكَ ۞ فِيَ أَيِّ صُورَةٍ مَّا شَآءَ رَكَّبَكَ ﴾ [الانفطار: ٧ – ٨]

لذلك نرى أنَّ إمكانيّة الاستنساخ البشري واردة ، وأنَّ إمكانيّة التأثير صورة المولود واردة بعد اكتشاف الخريطة الجينيّة للإنسان ، وأنّ إمكانيّة الاستمطار واردة .. فكلّها مسائل تحدث عبر أسباب ماديّة ، ولذلك نراها في كتاب الله تعالى متعلّقةً بالمشيئة الإلهيّو ، وليس بالإرادة ...

٣ − في الآخرة يملك أهل النار إرادة ، ولا يملكون مشيئة .. وأهل الجنّة إرادقم هي دائماً مشىئة ..

ففي الدنيا دار العمل والاختبار ، لا بدّ من تسخير أسباب العمل والاختبار للجميع .. ولكن في الآخرة دار الثواب والعقاب ، ما هو مصير الأسباب ؟ .. وكيف تتفاعل معها النفس ؟ .. وهل تعمل للجميع مؤمنين وكافرين كما كانت في الحياة الدنيا ؟ ..

إنَّ الأسباب في الآخرة يجعلها الله تعالى لا تستجيب أبداً لأهل النار ، فتكون ضدُّهم وليست لهم ، لأنّهم عندما أُحتبروا في الحياة الدنيا ، وائتمنوا عليها ، أحذوا بما باتّجاه الشرّ ، وبنقيض ما أراده الله تعالى ، ولذلك فإرادهم لا يمكنها الوصول أبداً إلى ساحة المشيئة ، لأنَّ الأسباب لا تستجيب لهم .. هذه الحقيقة يصوّرها القرآن الكريم ، الذي يبيّن أنَّ غاياهم لا تتعدّى إطار المشيئة .. فجميع النصوص القرآنيّة المصوّرة لغاياهم ، تأت متعلَّقة بالإرادة ، ولم تأت متعلَّقة بالمشيئة ..

﴿ يُرِيدُونَ أَن يَخَرُجُواْ مِنَ ٱلنَّارِ وَمَا هُم بِخَارِجِينَ مِنْهَا ۗ ﴾ [المائدة: ٣٧]

( كُلَّمَآ أَرَادُوٓا أَن يَخَرُجُوا مِنَّهَا مِنْ غَمِّ أُعِيدُوا فِيهَا ﴾ [الحج: ٢٢]

( كُلَّمَآ أَرَادُوٓا أَن يَخُرُجُوا مِنْهَآ أُعِيدُوا فِيهَا ﴾ [السحدة: ٢٠]

فلو أتى نصٌّ قرآنيٌّ يشير إلى امتلاكهم للمشيئة ، لكان من الممكن أن يخرجوا من النار ، ولكانت الأسباب تعمل بين أيديهم ..

أمّا أهل الجنّة الذين أدّوا الأمانة - في حياقهم الدنيا - في أخذهم بالأسباب وفق منهج الله تعالى ، فإنَّ الله تعالى يجعل هذه الأسباب تعمل وفق مُرادهم ، دون أن يبذلوا أيَّ جهد للأحذ بها ، فبمجرّد ما يخطر ببالهم شيء ويريدوه ، يجدونه أمامهم دون بذل أيِّ جهد

بالأسباب التي تُخرج إرادتمم إلى عالم المشيئة .. وهكذا نرى أنَّ إرادة أهل الجنّة هي دائماً مشيئة .. وهذه الحقيقة يبيّنها لنا كتاب الله تعالى ، فحميع النصوص القرآنيّة المصوّرة لغاياتهم تأتى متعلَّقة بالمشيئة ، و لم يأت نصّ منها متعلَّقاً بالإرادة ..

﴿ جَنَّتُ عَدْنٍ يَدْخُلُونَهَا تَجُرى مِن تَحِّتِهَا ٱلْأَنْهَارُ ۖ لَهُمْ فِيهَا مَا يَشَآءُونَ ﴾ [النحل

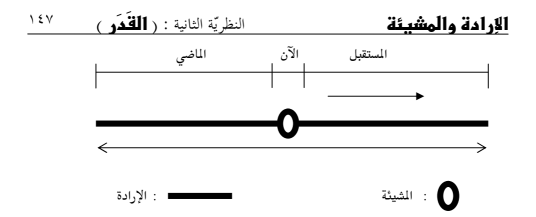
- ﴿ لُّمْمْ فِيهَا مَا يَشَآءُونَ خَلِدِينَ ﴾ [الفرقان: ١٦]
- ﴿ لَهُم مَّا يَشَآءُونَ عِندَ رَبِّهم ۚ ذَالِكَ جَزَآءُ ٱلْمُحْسِنِينَ ﴾ [الزمر: ٣٤]
  - ﴿ وَأُوْرَثَنَا ٱلْأَرْضَ نَتَبَوَّأُ مِنَ ٱلْجَنَّةِ حَيْثُ نَشَآءً ۗ ﴾ [الزمر: ٧٤]
- ( لَهُم مَّا يَشَآءُونَ عِندَ رَبِّهِم ۚ ذَالِكَ هُوَ ٱلْفَضْلُ ٱلْكَبِيرُ ﴾ [الشورى: ٢٢]
  - ﴿ لَهُم مَّا يَشَآءُونَ فِيهَا وَلَدَيْنَا مَزِيدٌ ﴾ [ ق : ٣٥ ]

فلو أتى نصٌّ يشير إلى تفاعلهم مع نعيم الجنّة بالإرادة ، لكان بينهم وبين تحقيق مُرادهم فاصلُّ من الأسباب ، ولكانوا بحاجة للعمل ، ولتنافى ذلك مع نعيم الجنَّة ..

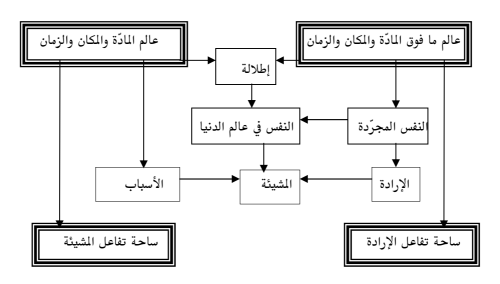
ممّا سبق نستنتج المعادلة التالية ..







وكما رأينا في بحث الروح والنفس أنَّ النفس المحرّدة تمتدّ على محور الزمن بشكلٍ ثابت ، كونها خارج إطار قوانين عالم المادّة والمكان والزمان ، وانَّ إطلالتها على هذا العالم تتحرّك على محور الزمن ، من الماضي إلى الحاضر إلى المستقبل ، بسبب الجسد المادّي .. نرى أيضاً أنَّ الإرادة تمتدّ على محور الزمن بشكلٍ ثابت ، كونها خارج إطار قوانين عالم المادّة والمكان والزمان ، وأنَّ المشيئة تتحرّك على محور الزمن بسبب تعلقها بالجزئيّات الماديّة ( الأسباب ) المحكومة بقوانين الزمان والمكان ..



وبما أنَّنا لا نخلق الأسباب التي تفصل إرادتنا عن مشيئتنا ، ولا نملكها ، وانَّ هذه الأسباب تأخذ حيثيّات وجودها في كلّ لحظة من الخالق حلّ وعلا ، وأنّ كلّ ما نستطيعه

هو دفْع هذه الأسباب باتّجاه إرادتنا ، فإنَّ مشيئتنا بمشيئة من يملك هذه السباب ويسخّرها بين أيدينا ، وهو الله تعالى ..

( وَمَا تَشَآءُونَ إِلَّآ أَن يَشَآءَ ٱللَّهُ ۚ إِنَّ ٱللَّهَ كَانَ عَلِيمًا حَكِيمًا ﴾ [الإنسان: ٣٠] ( وَمَا تَشَآءُونَ إِلَّآ أَن يَشَآءَ ٱللَّهُ رَبُّ ٱلْعَالَمِينِ ﴾ [التكوير: ٢٩]

إذن .. لا مشيئة للإنسان إلا ضمن إطار مشيئة الله تعالى ، فالمشيئة الإلهيّة تتكوّن من شقّين :

أ - المشيئة الإلهيّة المتعلّقة بإرادة الله تعالى ، عبر تفاعل السباب لتحقيق المُراد الإلهي .. ب المشيئة الإلهيّة المحيطة بالمشيئة الإنسانيّة ، عبر تسخير الله تعالى للأسباب بين يدي الإنسان لتحقيق مراده ..



وهكذا .. فالإنسان لا يستطيع أن يشاء شيئاً إلا ضمن إطار مشيئة الله تعالى ، لأنَّ الأسباب التي يستخدمها لتحقيق مراده ، مخلوقة لله تعالى ، وتستمد حيثيّات وجودها في كلّ لحظة من الخالق حلّ وعلا .. ولكنّ إرادة الإنسان مستقلّة تماماً عن إرادة الله تعالى ..

إنَّ حريّة الاختيار التي يقتضيها امتحان الإنسان تقتضي امتلاك الإنسان لإرادة حــرّة مستقلّة تنبع من ذاته .. ولذلك قد يريد الإنسان نقيض ما يريده الله تعالى ..

### ( تُرِيدُونَ عَرَضَ ٱلدُّنْيَا وَٱللَّهُ يُرِيدُ ٱلْأَخِرَةَ ۗ ﴾ [ الأنفال : ٦٧ ]

وقولنا هذا لا يعني – كما يلبّس بعضهم على الحقيقة – أنَّ إرادة الإنسان الضالّة قد حلّت مكان الإرادة الإلهيّة ، وأنَّ الله تعالى عاجزٌ عن ردع هذه الإرادة الضالّة ، تعالى الله تعالى عن ذلك علواً كبيراً ..

لقد أمر الله تعالى بتنفيذ أحكام منهجه .. فهل عدم استجابة العصاة لهذا الأمر الإلهي ، ناتج عن عجز الله تعالى وعدم قدرته على هؤلاء البشر ؟!!! .. إنَّ المسالة مسالة امتحان عادل حكيم ، وبالتالي فلا بُدَّ للمُمتَحَن من أن يملك إرادة حرّة مستقلة في توجّهه نحو الخير والشر ..

إنَّ العسر مسالةٌ موجودةٌ بين البشر ، فكثيرٌ من البشر يفعلون العسر مع بعضهم بعضاً ، عن إرادة مسبقة .. مع أنَّ الله تعالى لا يريد العسر ، ويريد نقيضه ( اليسر ) ..

### ﴿ يُرِيدُ ٱللَّهُ بِكُمُ ٱلْيُسْرَ وَلَا يُرِيدُ بِكُمُ ٱلْعُسْرَ ﴾ [البقرة: ١٨٥]

والظلم مسألة موجودة بين البشر ، يفعلونه بين بعضهم بعضاً ، عن إرادة مسبقة ، مع أنَّ الله تعالى لا يريد ظلماً لهؤلاء البشر ..

### ﴿ وَمَا ٱللَّهُ يُرِيدُ ظُلُّمًا لِّلْعَالَمِينَ ﴾ [آل عمران: ١٠٨]

### ﴿ وَمَا ٱللَّهُ يُرِيدُ ظُلُّمًا لِّلْعِبَادِ ﴾ [غافر: ٣١]

ومعظم البشر يلهثون حلف عرض الدنيا الزائل ، عن إرادة مسبقة ، مع أنَّ الله تعالى يريد لهم نقيض ذلك وهو الآخرة ..

### ﴿ تُريدُونَ عَرَضَ ٱلدُّنْيَا وَٱللَّهُ يُريدُ ٱلْاَخِرَةً ﴾ [ الأنفال : ٦٧ ]

واستدلال بعضهم بالآية التالية ، على أنَّ كلَّ ما يحصل في هذا الكون يريده الله تعالى ، هو استدلالٌ باطل ..

### ﴿ إِنَّمَآ أَمْرُهُۥ ٓ إِذَآ أَرَادَ شَيْعًا أَن يَقُولَ لَهُۥ كُن فَيَكُونُ ﴾ [ يس: ٨٢]

إِنَّ هذه الآية الكريمة تبيِّن لنا أنَّ كلَّ شيء يريده الله تعالى أن يكون ، سيكون ، ولا تقول هذه الآية الكريمة إنَّ كلُّ ما يكون يريده الله تعالى .. فقد رأينا كيف أنَّ العسر والظلم والركض وراء عرض الدنيا الزائل مسائل كائنة بين البشر ، مع العلم أنَّ الله تعالى لا يريدها ، ويريد نقيضها ..

و في الإرادة الإلهيّة ، يجب أن نميّز بين وجهين متمايزين لهذه الإرادة ..

١ – الإرادة الكونيّة : ويتعلّق بما إيجاد الأشياء التي يريدها الله تعالى ان تكون في هذا الكون ...

- ﴿ إِنَّمَا قَوْلُنَا لِشَيْءٍ إِذَآ أَرَدُنَكُ أَن نَّقُولَ لَهُ و كُن فَيَكُونُ ﴾ [النحل: ٤٠]
  - ﴿ إِنَّمَآ أَمْرُهُۥ ٓ إِذَآ أَرَادَ شَيْعًا أَن يَقُولَ لَهُۥ كُن فَيَكُونُ ﴾ [يس: ٨٢]

فالله تعالى يقول ﴿ إِنَّمَا قُولُكَا لِشَيْءٍ ﴾ ويقول ﴿ إِذَآ أَرَادَ شَيْعًا ﴾ ، وبالتالي فالساحة التي تتعلُّق بمذه الإرادة هي ساحة الأشياء ، التي تخرج على الوجود عبر تفاعل هذه الإرادة هذه الإرادة مع الأسباب الماديّة .. والله تعالى لم يقل ( إنّما قولنا لأمر ) و لم يقل ( إذا اراد أمراً ﴾ .. وفي هذا دليل الإرادة الكونيّة التي يتعلّق بما إيجاد الأشياء ..

٧ – الإرادة الشرعيّة : ويتعلّق بما منهج الله تعالى ، وأمرهُ الشرعي للعباد باتّباع أحكامه .. وإرادة الإنسان في حياته الدنيا قد توافق هذه الإرادة إذا التزم الإنسان بمنهج الله تعالى ، وقد تختلف إرادة الإنسان عن هذه الإرادة إذا خرج الإنسان بقصده وعمله عن منهج الله تعالى ..

﴿ يُرِيدُ آللَّهُ لِيُبَيِّنَ لَكُمْ وَيَهْدِيَكُمْ سُنَنَ ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِكُمْ وَيَتُوبَ عَلَيْكُمْ ۗ وَٱللَّهُ عَلِيمٌ حَكِيمٌ ﴿ وَاللَّهُ يُرِيدُ أَن يَتُوبَ عَلَيْكُمْ وَيُرِيدُ ٱلَّذِينَ يَتَّبِعُونَ ٱلشَّهَوَاتِ أَن تَمِيلُواْ مَيْلاً عَظِيمًا ﴾ [النساء: ٢٦ - ٢٧]

إرادة الله تعالى الشرعيّة غايتها – كما نرى – التبيان لنا ، وهدايتنا ، والتوبة علينا ..

فهل جميع البشر اتّبعوا هذا التبيان وهذه الهداية ؟ .. وهل جميعهم فازوا بتوبة الله تعالى عليهم ؟ ..

وهكذا نرى أنّ المشيئة الإلهيّة قد تحمل الشر ، وذلك في شقّها المتعلّق بتنفيذ مُراد الإنسان عبر تسخير الأسباب بين يديه ، أي بشقّها المحيط بالمشيئة الإنسانيّة .. بينما الإرادة الإلهيّة لا تحمل الشرّ أبداً ، فالإرادة — كما رأينا — لا تحمل المتناقضات ، ولذلك فالله تعالى الذي يريد الخير لا يريد الشرّ أبداً ..

لذلك نرى في الآية الكريمة ﴿ وَأَنَّا لَا نَدْرِى أَشَرُّ أُرِيدَ بِمَن فِي ٱلْأَرْضِ أَمْ أَرَادَ بِهِمْ رَبُّمْ مَرَشَدًا ﴾ [ الحن: ١٠] ، أنَّ إرادة الشرّ تأتي بصيغة المبني للمجهول ﴿ أَشَرُّ أُرِيدَ بِمَن فِي ٱلْأَرْضِ ﴾ ، بينما إرادة الرشد نراها ترتبط بالذات الإلهيّة ﴿ أَمْ أَرَادَ بِهِمْ رَبُّهُمْ رَشَدًا ﴾ ..

وقد يتيه بعض الناس في إدراك عمق النصوص القرآنيّة التي ترتبط فيها إرادة الله تعالى بمسائل يكون ظاهرها ( من المنظار الدنيوي المحكوم للغيب الذي ينظر منه بعض البشر ) حاملاً الظلم للإنسان ، وقد يحسب بعض الناس أنّ مسائل الضلال والسوء والهلاك والفتنة والعذاب وعدم تطهير قلوب بعض البشر وعدم جعل حظ لهم في الآخرة ، تنبع من الإرادة الإلهيّة وغايتها ، ولا علاقة لغاية الإنسان وإرادته بهذه المسائل ..

لقد رأينا في هذا البحث أنَّ إرادة البشر توجّه غاياتهم ، وأنّها تنبع من أنفسهم المحرّدة التي تنتمي لعالم ما فوق المادّة والمكان والزمان ، ولا يمكنها أن تحمل في الوقت نفسه المسائل المتناقضة .. لذلك فإرادة الكفر والشرّ المتعلّقة بأنفس بعض البشر ، يستطيع أصحابها ترجمة جزء منها – حسب ما يستطيعون من خلال أخذهم بالأسباب – إلى أفعال الكفر والشر ، ولا يمكن أن يترجموها إلى أفعال الإيمان والخير ، لأنَّ الإرادة التي تعلّقت بمسائل الكفر والشرّ ، لا تحمل المسائل المناقضة لها كالإيمان والخير ..

والله تعالى العالم علماً مطلقاً بمذه الإرادة وبحقيقة غايتها — سواءٌ المترجمة إلى أعمال في

عالم الحسّ والوجود أم التي بقيت في نفوسهم دون ترجمة – والذي يملك جميع الأسباب التي من الممكن أن يستخدمها أصحاب هذه الإرادة ، قد تتجّه إرادته حلّ وعلا باتّجاه ترك الإرادة الإنسانيّة – التي لا يمكنها إلاّ حمل الكفر والشرّ والضلال – بأن تتفاعل مع الأسباب التي سخّرها لها ، من أجل ترجمة كفرها وضلالها وسوئها إلى شواهد حسيّة ، تكون شاهداً على الإنسان يوم القيامة ..

لننظر إلى الصورة القرآنيّة التالية ..

## ﴿ وَلَا شَحْزُنكَ ٱلَّذِينَ يُسَرِعُونَ فِي ٱلْكُفْرِ ۚ إِنَّهُمْ لَن يَضُرُّواْ ٱللَّهَ شَيْئًا ۗ يُرِيدُ ٱللَّهُ أَلَّا سَجْعَلَ لَهُمْ حَظًّا فِي ٱلْآخِرَةِ ۗ وَلَهُمْ عَذَابٌ عَظِيمٌ ﴾ [آل عمران: ١٧٦]

إنّنا نرى أنّ الإرادة الإلهيّة التي تعلّقت بعدم جعل حظٍ لهؤلاء في الآخرة ، هي نتيجة لارتباط إرادهّم بالكفر .. فإرادهّم التي ارتبطت بالكفر ، والتي يترجمون جزءًا منها إلى عالم الحسّ ﴿ ٱلّذِينَ يُسَرِعُونَ فِي ٱلْكُفْرِ ۚ ﴾ ، لا يُمكن أن تتعلّق بالإيمان ، وبالتالي لا يمكن أن يكون لهم حظٌ في الآخرة ..

إنّ إرادهم هذه التي يعلمها الله تعالى علماً مطلقاً ، بعيداً عن قوانين المكان والزمان ، تركها الله تعالى تتفاعل مع الأسباب التي خلقها ، لكي تخرج إلى عالم الحسّ ، عبر أفعال وأعمال ستكون شاهداً على حقيقة هذه الإرادة يوم القيامة ، وبالتالي لا يكون لهم حظّ في الآخرة ، نتيجةً لهذه الأعمال التي قاموا بها بحريّة تامّة ..

وهكذا نرى أنَّ اتّجاه إرادة الله تعالى بترك إرادهم تُترجم – عبر السباب – إلى شواهد حسيّة على كفرهم ، وما يترتّب على ذلك من حسرالهم للآخرة ، لا يعني أنّ الإرادة الإلهيّة هدفها وغايتها عدم جعل حظٍّ لهم في الآخرة ، ولا يعني أنّ الإرادة هي التي دفعتهم باتّجاه الكفر الذي يترتّب عليه حسران الآخرة ..

ولننظر إلى الآية الكريمة ..

﴿ \* يَتَأَيُّهَا ٱلرَّسُولُ لَا يَحْزُنكَ ٱلَّذِينَ يُسَرِعُونَ فِي ٱلْكُفْرِ مِنَ ٱلَّذِينَ قَالُوٓاْ ءَامَنَّا

بِأَفْوَ هِهِمْ وَلَمْ تُؤْمِن قُلُوبُهُمْ أُومِنَ اللَّذِينَ هَادُوا أَسَمَّعُونَ لِلْكَذِبِ سَمَّعُونَ لِقَوْمِ ءَاخَرِينَ لَمْ يَأْتُوكَ مُحَرِّفُونَ اللَّكِمَ مِنْ بَعْدِ مَوَاضِعِهِ يَقُولُونَ إِنْ أُوتِيتُمْ هَلذَا لِقَوْمٍ ءَاخَرِينَ لَمْ يَأْتُوكَ مُحَرِّفُونَ اللَّكَلِمَ مِنْ بَعْدِ مَوَاضِعِهِ يَقُولُونَ إِنْ أُوتِيتُمْ هَلذَا فَخُذُوهُ وَإِن لَمْ يَوْتَوَهُ فَا حَذَرُوا أَوْمَن يُرِدِ اللَّهُ فِتْنَتَهُ وَلَلْ تَمْلِكَ لَهُ مِنَ اللَّهِ شَيْعًا أَوْلَكُ اللَّهُ مَن يُرِدِ اللَّهُ فِتْنَتَهُ وَلَلْ تَمْلِكَ لَهُ مِن اللَّهِ شَيْعًا أُولَا يَعْدَرُوا أَوْمَن يُرِدِ اللَّهُ فَلْ بَعْدِ اللَّهُ مِن اللَّهُ أَن يُطَهِّرَ قُلُوبَهُمْ أَهُمْ فِي اللَّهُ نِي اللَّهُ مِن اللَّهُ أَن يُطَهِّرَ قُلُوبَهُمْ أَهُمْ فِي اللَّهُ نَيَا خِزْيٌ لَمْ يُرِدِ اللّهُ أَن يُطَهِّرَ قُلُوبَهُمْ أَهُمْ فِي اللَّهُ نِي اللَّهُ مِن اللَّهُ مَن اللَّهُ مَا عَظِيمٌ ﴾ [المائدة : ١٤]

إِنّنا نرى أَنَّ إرادة الله تعالى ارتبطت بفتنتهم واختبارهم ﴿ وَمَن يُرِدِ ٱللَّهُ فِتَنَتَهُ ، عبر وضعهم بين أسباب الفتنة والاختبار ، هي ترك إرادهم الكافرة تترجم إلى أفعال وأعمال ، كما نرى في هذه الآية الكريمة من أقوال وأفعال قاموا بما بحريّة تامّة ، مخالفين فيها منهج الله تعالى الذي أنزله وأراده للناس جميعاً ..

وهذه الأقوال والأفعال التي قاموا بها حسب غاية إرادهم ، تؤدّي بقلوبهم إلى الابتعاد عن الطهارة ، والله تعالى يريد امتحافهم عبر أسباب سخّرها لذلك ، اتّجهت إرادته باتّجاه تركهم القيام بهذه العمال بحريّة تامّة ﴿ أُولَتِهِكَ ٱلَّذِينَ لَمْ يُرِدِ ٱللّهُ أَن يُطَهِّرَ قُلُوبَهُمْ ﴾ ، وبالتالي ابتعاد قلوبهم عن الطهارة .. وهذا لا يعني أنَّ الإرادة الإلهيّة اتّجهت باتّجاه دفْع قلوبهم باتّجاه نقيض الطهارة ..

ولننظر إلى الصورة القرآنيّة ..

﴿ وَمَا مَنَعَهُمْ أَن تُقْبَلَ مِنْهُمْ نَفَقَنتُهُمْ إِلَّا أَنَّهُمْ كَفَرُواْ بِٱللَّهِ وَبِرَسُولِهِ وَلَا يَأْتُونَ الصَّلَوٰةَ إِلَّا وَهُمْ كَرِهُونَ ﴿ فَلَا تُعْجِبُكَ أُمُوالُهُمْ وَلَا الصَّلَوٰةَ إِلَّا وَهُمْ كَرِهُونَ ﴿ فَلَا تُعْجِبُكَ أُمُوالُهُمْ وَلَا الصَّلَوٰةَ إِلَّا وَهُمْ كَنِوهُونَ ﴾ أُولَندُهُمْ أَنفُسُهُمْ وَهُمْ كَنفِرُونَ ﴾ أُولَندُهُمْ أَنفُسُهُمْ وَهُمْ كَنفِرُونَ ﴾ [التوبة: ٥٥ – ٥٥]

نرى أيضاً أنَّ الإرادة الإلهيّة التي ارتبطت بعذاهِم في الحياة الدنيا ، وأن تزهق أنفسهم وهم كافرون ، هي ترك إرادتهم الكافرة تتفاعل مع أسباب الامتحان المحيطة هم ، وَتُتَرجَم

إلى أعمال — نراها في الآية الأولى — تؤدّي بمم إلى العذاب والكفر ... لننظر إلى الصورة القرآنيّة ..

## ﴿ وَمَا كُنَّا مُعَذِّبِينَ حَتَّىٰ نَبْعَثَ رَسُولاً ﴿ وَإِذَاۤ أَرَدْنَاۤ أَن تُبْلِكَ قَرْيَةً أَمَرْنَا مُتْرَفِيهَا فَفَسَقُواْ فِيهَا فَحَقَّ عَلَيْهَا ٱلْقَوْلُ فَدَمَّرْنَاهَا تَدْمِيرًا ﴾ [الإسراء: ١٥ – ١٦]

إنَّ إرادة الله تعالى التي ارتبطت بملاك القرية الفاسدة كما نرى ، لا تحمل الظلم والشرّ لأهل هذه القرية ، وذلك من زاوية الغيب الذي يعلمه الله تعالى ، وفي ميزان الآخرة ..

فالله تعالى يعلم بعلمه المطلق الفسق الذي تتعلّق به إرادة أهل هذه القرية ، والذي سيترجمونه على عالم الوجود الحسي عندما تُتاح لهم الأسباب التي تمكنهم من ذلك ن وهذه الإرادة التي ارتبطت بالفسق والعصيان لا يمكنها أن ترتبط بنقيض ذلك ، لذلك مهما عاش أهل هذه القرية ، فلا يمكن أن تصدر عنهم إلا أفعال سيئة فاسقة ، فإرادتهم لا تحمل غير ذلك ..

لذلك فإن وضْع حدٍ لفسقهم وعصيالهم ، وبالتالي وضْع حدٍ للآثام التي المترتبة على هذا الفسق والعصيان ، هو في حقيقته ومن الزاوية التي يُرى منها الغيب - كما رأينا في قصّة موسى عليه السلام مع العبد الصالح - لا يحمل الشر هم ، بل يجنبهم التمادي في الفسق والعصيان وازدياد ذنوهم ، وما يترتب على ذلك من عقاب في الآخرة .. فهل هناك من شرٍّ أكبر من بقائهم على فسقهم وعصيالهم وما يترتب عليه من آثام ؟ ..

لذلك نرى أنَّ إرادة الله تعالى بهلاكهم ، لا تحمل الظلم ، بل هي إنقاذٌ لهم من آثام كانوا سيرتكبونها لو لم يهلكوا .. فالله تعالى يريد نتيجة الأمور ، من منظار الحياة الحقيقية ، ونحن نريدها من منظار الدنيا الزائلة ..

## ﴿ تُرِيدُونَ عَرَضَ ٱلدُّنْيَا وَٱللَّهُ يُرِيدُ ٱلْأَخِرَةَ ۗ وَٱللَّهُ عَزِيزٌ حَكِيمٌ ﴾ [الأنفال: ٦٧]

وحتى من الزاوية التي ينظر منها البشر ، فإنّ هلاك هذه القرية الفاسقة ليس ظلماً ، لأنّه كان جزاءً على فسقهم ومعصيتهم ، بعد أن ابلغهم الله تعالى منهجه وحذّرهم من الفسق والعصيان .. إنّ حقيقة الظلم تنبع من إرادة أهل هذه القرية ..

لقد قال الله تعالى في بداية هذه الصورة القرآنية ﴿ وَمَا كُنّا مُعَذِّبِينَ حَتَّىٰ نَبْعَثَ رَسُولاً ﴾ ، وقال في موضع آخر .. ﴿ وَمَا كَانَ رَبُّكَ مُهْلِكَ ٱلْقُرَىٰ حَتَّىٰ يَبْعَثَ فِي ٓ أُمِّهَا رَسُولاً يَتْلُواْ عَلَيْهِمْ ءَايَنِيّنَا ۚ وَمَا كُنّا مُهْلِكِى ٱلْقُرَىٰ إِلّا وَأَهْلُهَا ظَلِمُونَ ﴾ [ القصص : يَتْلُواْ عَلَيْهِمْ ءَايَنِيّنَا ۚ وَمَا كُنّا مُهْلِكِى ٱلْقُرَىٰ إِلّا وَأَهْلُهَا ظَلِمُونَ ﴾ [ القصص : ٥٩

لقد أحبر الله تعالى أهل هذه القرية ، فالعبارة ( أَمَرْنَا مُتَرَفِيهَا ) تنقل لنا صورة إعلامهم .. فهذه القرية الهالكة أفرادها ظالمون مترفون ، وإلا لما استحقّوا الهلاك ، مع الأخذ بعين الاعتبار أن لفظ ( قَرْيَة ) في القرآن الكريم يصوّر لنا الجانب الفكري العقائدي المعنوي من التجمعات البشريّة ، كما بيّنا في النظريّة الثالثة ( الحق المطلق ) .. إذاً .. العبارة القرآنيّة ( أَمَرْنَا مُتَرَفِيهَا ) تصوّر لنا صورة إعلام أهل هذه القرية ..

ولكن بماذا أمرهم ؟ .. لقد أمرهم باتّباع منهجه وعدم مخالفة رسله ..

﴿ قُلَ إِنَّ ٱللهَ لَا يَأْمُرُ بِٱلْفَحْشَآءِ ۗ أَتَقُولُونَ عَلَى ٱللهِ مَا لَا تَعْلَمُونَ ﴾ [الأعراف : ٢٨]

﴿ \* إِنَّ ٱللَّهَ يَأْمُرُ بِٱلْعَدْلِ وَٱلْإِحْسَنِ وَإِيتَآيِ ذِى ٱلْقُرْبَىٰ وَيَنْهَىٰ عَنِ ٱلْفَحْشَآءِ وَٱلْبَغْيُ يَعِظُكُمْ لَعَلَّكُمْ تَذَكَّرُونَ ﴾ [النحل: ٩٠]

ثُمّ إنَّ العبارة ﴿ فَفَسَقُواْ فِيهَا ﴾ تبيّن لنا أنَّ الأمر كان أمراً بطاعة الرسل واتّباع منهج الله تعالى ، فالفسق هو الخروج على الأمر ، وبالتالي فالأمر كان بالطاعة ..

وبعد إتمام جميع شروط الامتحان نرى أنَّ أهل هذه القرية قد فسقوا وظلموا (فَهَسَقُواْ فِيهَا) ، وبذلك حق على هذه القرية القول والنتيجة العادلة التي بيّنها الله تعالى لهم وحذّرهم منها (فَحَقَّ عَلَيْهَا ٱلْقَوْلُ فَدَمَّرْنَاهَا تَدْمِيرًا) ..

ولننظر إلى باقي النصوص القرآنيّة التي ترد فيها كلمة أراد ومشتقّاتها بشكلٍ قد يتوهّم

من خلاله ضعيفو الإدراك بتعلّق الإرادة الإلهيّة بالشر ، لنرى كيف أنَّ سياق الحديث السابق واللاحق للعبارات القرآنيّة التي تحوي الإرادة الإلهيّة يبيّن لنا تولّي من تعنيهم هذه الإرادة الإلهيّة ، وفسقَهم ، وعدمَ إيمالهم ، وكفرَهم ، وعدمَ اتّباعهم لمنهج الله تعالى ، والتغييرَ في نفوسهم والذي يؤدّي إلى انتمائهم لساحة من يستحقّون متعلّقات هذه الإرادة ، وإتيالهم الفتنة ..

﴿ وَأَنِ آحْكُم بَيْنَهُم بِمَآ أَنزَلَ ٱللهُ وَلَا تَتَبِعْ أَهْوَآءَهُمْ وَٱحْذَرُهُمْ أَن يَفْتِنُوكَ عَنَ بَعْضِ مَآ أَنزَلَ ٱللهُ إِلَيْكَ فَإِن تَوَلَّوْاْ فَٱعْلَمْ أَنَّهَا يُرِيدُ ٱللهُ أَن يُصِيبَهُم بِبَعْضِ ذُنُوبِهِمْ وَإِنَّ كَثِيرًا مِّنَ ٱلنَّاسِ لَفَسِقُونَ ﴾ [المائدة: ٤٩]

﴿ وَلَا تُصَلِّ عَلَىٰٓ أَحَدِ مِنْهُم مَّاتَ أَبَدًا وَلَا تَقُمْ عَلَىٰ قَبْرِهِ ۚ ۖ إِنَّهُمْ كَفَرُواْ بِٱللَّهِ وَرَسُولِهِ وَمَاتُواْ وَهُمْ فَسِقُونَ ﴾ وَلَا تُعْجِبُكَ أَمْوَ أَهُمْ وَأُولَندُهُمْ ۚ إِنَّمَا يُرِيدُ ٱللَّهُ أَن يُعَذِّبُهُم بِهَا فِي ٱلدُّنْيَا وَتَزْهَقَ أَنفُسُهُمْ وَهُمْ كَنفِرُونَ ﴾ [التوبة: ١٨٥ – ٨٥]

﴿ قَالُواْ يَسُوحُ قَدْ جَدَلْتَنَا فَأَصُّرُتَ جِدَالَنَا فَأْتِنَا بِمَا تَعِدُنَاۤ إِن كُنتَ مِنَ السَّدِقِينَ ﴿ قَالُواْ يَسُوحُ قَالَ إِنَّمَا يَأْتِيكُم بِهِ ٱللَّهُ إِن شَآءَ وَمَاۤ أَنتُم بِمُعْجِزِينَ ﴿ وَلَا يَسْفَعُكُمْ لَا السَّهُ يُرِيدُ أَن يُغْوِيَكُمْ ۚ هُوَ رَبُّكُمْ وَإِلَيْهِ نُصْحِىٓ إِنْ أَرَدتُ أَنْ أَنصَحَ لَكُمْ إِن كَانَ ٱللَّهُ يُرِيدُ أَن يُغْوِيَكُمْ ۚ هُو رَبُّكُمْ وَإِلَيْهِ تُرْجَعُونَ ﴾ [هود: ٣٢ – ٣٤]

﴿ لَهُ و مُعَقِّبَتُ مِّنَ بَيْنِ يَدَيْهِ وَمِنْ خَلْفِهِ عَنْفَظُونَهُ ومِنْ أَمْرِ ٱللَّهِ ۗ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يُغَيِّرُ

مَا بِقَوْمٍ حَتَّىٰ يُغَيِّرُواْ مَا بِأَنفُسِمِمْ وَإِذَآ أَرَادَ ٱللهُ بِقَوْمٍ سُوٓءًا فَلَا مَرَدَّ لَهُرَ وَمَا لَهُم مِّن دُونِهِ عِن وَالِ ﴾ [الرعد: ١١]

﴿ وَإِذْ قَالَت طَّآبِفَةٌ مِّنْهُمْ يَتَأَهْلَ يَثْرِبَ لَا مُقَامَ لَكُورٌ فَٱرْجِعُوا ۚ وَيَسْتَغَذِنُ فَرِيقٌ مِّنْهُمُ النّبِيّ يَقُولُونَ إِنَّ بُيُوتَنَا عَوْرَةٌ وَمَا هِيَ بِعَوْرَةٍ ۖ إِن يُرِيدُونَ إِلّا فِرَارًا ﴿ وَلَوْ دُخِلَتْ النّبِي يَقُولُونَ إِنّا بُيُوتَنَا عَوْرَةٌ وَمَا هِيَ بِعَوْرَةٍ ۖ إِن يُرِيدُونَ إِلّا يَسِيرًا ﴿ وَلَوْ دُخِلَتْ عَلَيْهِم مِّنْ أَقْطَارِهَا ثُمَّ سُبِلُوا ٱلْفِتْنَةَ لَا تَوْهَا وَمَا تَلَبّثُواْ بِهَاۤ إِلّا يَسِيرًا ﴿ وَلَقَدْ كَانُوا عَلَيْهِم مِنْ أَقْطَارِهَا ثُمَّ سُبِلُوا ٱلْفِتْنَةَ لَا تَوْهَا وَمَا تَلَبّثُواْ بِهَاۤ إِلّا يَسِيرًا ﴿ وَلَقَدْ كَانُوا عَلَيْهُم مِنْ أَقْطَارِهَا ثُمْ سُبِلُوا ٱلْفِتْنَةَ لَا تُوتَهُما وَمَا تَلَبّثُواْ بِهَا إِلّا يَسِيرًا ﴿ وَلَقَدْ كَانُوا عَلَهُ وَاللّا مَن وَلَقَدْ كَانُوا عَلَمْ وَاللّهُ مِنْ قَبْلُ لَا يُولُونَ ٱلْأَوْرَالُ إِن فَرَرْتُم مِن قَبْلُ لَا يُولُونَ أَوْ ٱلْقَتْلِ وَإِذًا لاّ تُمَتّعُونَ إِلّا قَلِيلاً ﴿ قُلْ مَن ذَا اللّهِ مِنْ اللّهِ وَلِيا وَلا نَصِيرًا ﴾ [الأحزاب: ١٣] أَن أَرَادَ بِكُمْ مُوعًا أَوْ أَرَادَ بِكُمْ رَحْمَةً وَلا يَجِدُونَ هَمُ مِن اللّهِ وَلِيّا وَلا نَصِيرًا ﴾ [الأحزاب: ١٣] الأحزاب: ١٣]

﴿ ءَأَتَّخِذُ مِن دُونِهِ ٓ ءَالِهَةً إِن يُرِدْنِ ٱلرَّحْمَنُ بِضُرِّ لَا تُغْنِ عَنِي شَفَعَتُهُمْ شَيْءًا وَلَا يُنقِذُونِ ﴾ [يس: ٢٣]

﴿ وَلَهِن سَأَلْتَهُم مَّنْ خَلَقَ ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضَ لَيَقُولُنَ ۗ ٱللَّهُ ۚ قُلْ أَفَرَءَيْتُم مَّا تَدْعُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ إِنْ أَرَادَنِي ٱللَّهُ بِضُرِّ هَلْ هُنَّ كَشِفَاتُ ضُرِّهِ ۚ أَوْ أَرَادَنِي بِرَحْمَةٍ هَلْ هُنَّ كَشِفَاتُ ضُرِّهِ ۚ أَوْ أَرَادَنِي بِرَحْمَةٍ هَلْ هُنَّ كَشِفَاتُ ضُرِّهِ ۚ أَوْ أَرَادَنِي بِرَحْمَةٍ هَلْ اللهُ عَلَيْهِ يَتَوَكَّلُ ٱلْمُتَوَكِّلُونَ ﴾ [الزمر: ٣٨] هُرَ مُمْتِكِتُ رَحْمَتِهِ ۚ قُلْ حَسْبِي ٱللَّهُ عَرَابٍ شَغَلَتْنَا أَمُو لُنَا وَأَهْلُونَا فَٱسْتَغْفِرْ لَنَا لَا سَيَقُولُ لَكَ ٱلْمُخَلَّفُونَ مِن ٱلْأَعْرَابِ شَغَلَتْنَا أَمُو لُنَا وَأَهْلُونَا فَٱسْتَغْفِرْ لَنَا لَي لَكُ اللهُ عَلَى اللهُ عَمَالِ اللهُ عَمَالِ اللهُ اللهُ اللهِ شَيْعًا إِنْ أَرَادَ يَكُمْ ضَرَّ ٱللّهِ شَيْعًا إِنْ أَرَادَ بِكُمْ ضَرًا أَوْ أَرَادَ بِكُمْ نَفَعًا أَبَلُ كَانَ ٱللّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرًا ﴾ [الفتح: ١١]

وهكذا نرى أنَّ الإرادة الإلهيّة لا تحمل الظلم للإنسان ، وبالتالي تحمل له العدل والخير ، وإنّ ارتباط هذه الإرادة أحياناً بمسائل كالضلال والفتنة والسوء ، كان نتيجة اتّجاه إرادة

الإنسان نحو غايات تؤدّي إلى هذه المسائل ، حيث ارتبطت إرادة الله تعالى بترك الإرادة السيئة الضالّة للإنسان تُترجم – عبر الأسباب المخلوقة لله تعالى – إلى عالم الوجود الحسّي

. .

ومرجعيّة ارتباط الإرادة الإلهيّة بهذه المسائل ، هي تسخير الله تعالى للأسباب التي يأخذ بما الإنسان ، من أجل إخراج إرادته السيّئة من جهة ، والحكمة الإلهيّة المطلقة الهادفة لامتحان هذا الإنسان في حياته الدنيا من جهة أُخرى .. وهذا لا يحمل الظلم للإنسان المُمتَحَن في هذه الدنيا ، والذي تعهّد بحمل الأمانة في اختيار منهج الله تعالى واتّباع رسله عليهم السلام ..

ولنقف عند مسألة الأسباب التي يتيه فيها الكثيرون ، فينسون المُسَبِّب جلّ وعلا ، ويخلطون بين هذه السباب المجرِّدة عن قِيَم الخير والشر ، وبين الإرادة الإنسانيّة التي تقف وراء دفْع هذه الأسباب باتّجاه الخير والشر ..

إنَّ حواص المادة وقوانينها المودعة فيها ، تعمل بقدرة الله تعالى ومشيئته ، والله تعالى الذي وضع هذه القوانين وهذه الخواص ، يستطيع سحبها متى شاء .. وقد حصل ذلك في قصيّي إبراهيم وموسى عليهما السلام ، لقد سحب الله تعالى خاصّة الإحراق من النار بالنسبة لإبراهيم عليه السلام ، عندما حاول الكفّار حرقه ، وسحب خاصّة الاستطراق من الماء بالنسبة للبحر الذي ضربه موسى عليه السلام بعصاه ..

﴿ قَالُواْ حَرِّقُوهُ وَٱنصُرُوٓاْ ءَالِهَتَكُمْ إِن كُنتُمْ فَعِلِينَ ﴿ قَالُواْ حَرِّقُوهُ وَٱنصُرُوٓاْ ءَالِهَتَكُمْ إِن كُنتُمْ فَعِلِينَ ﴿ قَالُواْ حَرِّقُوهُ وَٱنصُرُوٓاْ ءَالِهَتَكُمْ إِن كُنتُمْ فَعِلِينَ ﴾ [الأنبياء: ٦٨ – ٦٩]

﴿ فَأُوْحَيْنَاۤ إِلَىٰ مُوسَىٰٓ أَنِ ٱضۡرِب بِتَعَصَاكَ ٱلۡبَحْرَ ۖ فَٱنفَلَقَ فَكَانَ كُلُّ فِرْقٍ كَٱلطَّوْدِ ٱلۡعَظِيمِ ﴾ [الشعراء: ٦٣]

وإنَّ حكمة الامتحان في الحياة الدنيا تقتضي حدوث الأشياء عن طريق الأسباب المؤدّية إليها ، فالأمانة التي عُرضَت على المخلوقات وتعهّد الإنسان بحملها ، هي الائتمان على الأسباب (كما بيّنا في كتاب قصّة الوجود)، ودفْعُها باتّجاه مراد الله تعالى .. وقد حثّ الله تعالى الإنسان على الأخذ بالأسباب ، وسيحاسبه إن هو تخاذل في الأخذ بالأسباب باتّجاه الخير وباتّجاه السير في منهج الله تعالى ..

ولذلك نرى أنَّ الله تعالى عندما يريد مساعدة أنبيائه ورسله يأمرهم الأحذ بالأسباب .. والله تعالى ليس عاجزاً عن نُصرة أنبيائه دون الأخذ بالأسباب ، ولكنَّ الأحذ بالأسباب هو سنّة إلهيّة في هذه الدنيا ، وهذا درسٌ لنا بأنّ الأحذ بالأسباب من متطلّبات حلافة الإنسان للأرض ، ومن متطلّبات امتحان البشر ..

- ﴿ وَهُزِّىَ إِلَيْكِ بِجِذْعِ ٱلنَّخْلَةِ تُسَلِقِطْ عَلَيْكِ رُطَبًا جَنِيًّا ﴾ [ مريم: ٢٥]
- ﴿ فَأُوْحَيْنَاۤ إِلَىٰ مُوسَىٰٓ أَنِ ٱصْرِب بِعَصَاكَ ٱلْبَحْرَ ۖ فَٱنفَلَقَ فَكَانَ كُلُّ فِرْقِ كَٱلطَّوْدِ ٱلْعَظِيمِ ﴾ [الشعراء: ٦٣]
- ﴿ وَٱذْكُرْ عَبْدَنَآ أَيُّوبَ إِذْ نَادَىٰ رَبَّهُ ۚ أَنِّي مَسَّنِي ٱلشَّيْطَانُ بِنُصْبِ وَعَذَابِ ٱرْكُضْ بِرِجْلِكَ هَندَا مُغْتَسَلُ بَارِدٌ وَشَرَابٌ ﴾ [ص: ٤١ - ٤١]

ومسألة الأسباب وحقيقتها ، والإيمان بالمسبّب الذي يقف وراء هذه الأسباب ، هي مسألة ينظر إليها المؤمنون والكافرون من زاويتين مختلفتين ..

﴿ \* وَٱضْرِبْ لَهُم مَّثَلًا رَّجُلَيْن جَعَلْنَا لِأَحَدِهِمَا جَنَّتَيْنِ مِنْ أَعْنَبِ وَحَفَفْنَكُما بِنَخْلِ وَجَعَلْنَا بَيْنَهُمَا زَرْعًا ﴿ كِلْتَا ٱلْجَنَّتَيْنِ ءَاتَتْ أَكُلُهَا وَلَمْ تَظْلِم مِّنْهُ شَيَّا ۗ وَفَجَّرْنَا خِلَىلَهُمَا نَهِرًا ١ وَكَانَ لَهُ ثَمَرٌ فَقَالَ لِصَيحِبِهِ وَهُوَ يُحَاوِرُهُ ٓ أَنَا أَكْثَرُ مِنكَ مَالاً وَأَعَزُّ نَفَرًا ٦ وَدَخَلَ جَنَّتَهُ وَهُوَ ظَالِمٌ لِّنَفْسِهِ عَالَ مَاۤ أَظُنُّ أَن تَبِيدَ هَنذه - أَبدًا ﴿ وَمَاۤ أَظُنُّ ٱلسَّاعَةَ قَآبِمَةً وَلَبِن رُّدِدتُ إِلَىٰ رَبِّي لَأَجِدَنَّ خَيْرًا مِّنْهَا مُنقَلَبًا ﴾ الكهف: ٣٦ - ٣٦ ]

ما كان ( الرجل الكافر ) ليقول ذلك لولا كفره بمن سخّر له أسباب وجود جنّته ،

التي امتحنه الله تعالى بها ، فغرّته الأسباب وحسب أنّها تعمل بعيداً عن قدرة الله تعالى و مشيئته ..

وتأتى إجابة المؤمن الذي يعلم حقيقة هذه الأسباب بأنّها مخلوقة لله تعالى ، بغية امتحان الإنسان ، وأنَّ قدرة الإنسان على توجيه بعض الأسباب أحياناً حسب غايته لا يعني أنّه خالقها ، أو أنّها بعيدة عن قدرة الله تعالى ومشيئته ..

﴿ قَالَ لَهُ مَاحِبُهُ وَهُوَ يُحَاوِرُهُ ٓ أَكَفَرْتَ بِٱلَّذِي خَلَقَكَ مِن تُرَابِ ثُمَّ مِن نُطَّفَةٍ ثُمَّ سَوَّنكَ رَجُلاً ﴿ لَيكِنَّا هُوَ ٱللَّهُ رَبِّي وَلَآ أُشْرِكُ بِرَبِّيٓ أُحَدًا ﴿ وَلَوْلَآ إِذْ دَخَلْتَ جَنَّتَكَ قُلَّتَ مَا شَآءَ ٱللَّهُ لَا قُوَّةَ إِلَّا بِٱللَّهِ ۚ إِن تَرَن أَنا أَقَلَّ مِنكَ مَالاً وَوَلَدًا ﴿ فَعَسَىٰ رَبِّيٓ أَن يُؤْتِيَن خَيْرًا مِّن جَنَّتِكَ وَيُرْسِلَ عَلَيْهَا حُسْبَانًا مِّنَ ٱلسَّمَآءِ فَتُصْبِحَ صَعِيدًا زَلَقًا 🚭 أَوْ يُصْبِحَ مَآؤُهَا غَوْرًا فَلَن تَسْتَطِيعَ لَهُ وطَلَّبًا ﴾ [الكهف: ٣٧ - ٤١]

لقد ذكَّره المؤمن بأسباب قيام جنَّته ، وبأنِّها ليست من خلقه هو ، فالهواء والماء وكلُّ الأسباب التي أخرجت هذه الجنّة إلى عالم الوجود الحسّى ، هي مخلوقة لله تعالى ، وتعمل بمشيئته ، وما يفعله الإنسان هو توجيه هذه الأسباب والتوليف بينها باتِّجاه غايته ، ولذلك قال له ﴿ وَلَوْلَآ إِذْ دَخَلْتَ جَنَّتَكَ قُلْتَ مَا شَآءَ ٱللَّهُ ﴾ ، و لم يقل ( ما أراد الله ) ، لأنَّ هذه الجنّة واقعٌ محسوسٌ يتفاعل بشكل مستمرٌّ مع أسباب وجوده ..

ويبيّن الله تعالى في كتابه الكريم أنَّ توجيه الإنسان للأسباب باتّجاه إرادته لإخراج هذه الإرادة إلى ساحة المشيئة والوجود الحسّي ، لا يكون لولا تسخير الله تعالى للأسباب بين يدي الإنسان ..

﴿ فَلَمْ تَقْتُلُوهُمْ وَلَكِكِيَّ ٱللَّهَ قَتَلَهُمْ ۚ وَمَا رَمَيْتَ إِذْ رَمَيْتَ وَلَكِكِيَّ ٱللَّهَ رَمَيْ ۚ وَلِيُبْلِي ٱلْمُؤْمِنِينَ مِنْهُ بَلآءً حَسَنًا ۚ إِنَّ ٱللَّهُ سَمِيعً عَلِيمٌ ﴾ [الأنفال: ١٧]

فمن يدّعي من البشر أنّه أوجد الأسباب الفاعلة التي نراها في الحياة الدنيا ، عليه -

على الأقل — أن يُثبت خلقها ووجودها بعد مجيئه إلى هذه الدنيا .. ومن يدّعي من البشر أنَّ الطاقة التي تفعل بها هذه الأسباب ، من اختراعه ومن عنده ، عليه القيام بسلب خواصّ هذه الأشياء حين يُطلب منه ذلك ، بعيداً عن قوانين المادّة وخواصّها .. فمن يملك الشيء ويعطيه يستطيع سحبه متى شاء ..

لقد صنع الإنسان واخترع وطوّر حضارته ، وكلّ ذلك كان نتيجة كشفه لبعض أسرار المادّة وحواصّها المودعة فيها مسبقاً ، ونتيجة كشفه لبعض القوانين والنظم التي تعمل بما هذه الأسباب ، ونتيجة توجيه ذلك وفق تصوّرات وأهداف استنبطها واستقراها الإنسان عبر تفكيره في العالم المخلوق الذي نشأ فيه ، واستمدّ منه مادّة تفكيره وتصوّراته

( هُوَ ٱلَّذِي خَلَقَ لَكُم مَّا فِي ٱلْأَرْضِ جَمِيعًا ﴾ [البقرة: ٢٩] ( ٱللَّهُ خَلِقُ كُلِّ شَيْءً وَهُوَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ وَكِيلٌ ﴾ [الزمر: ٦٢] فكل ما يعمله ويكتشفه ويصنعه يستمد أسباب وجوده وحواصه ونظمه الخاصة به من قدرة الخالق سبحانه وتعالى .. والإنسان الذي يعيش في دنيا السباب هذه انصبغت نفسه فيما تعود عليه من حتمية وجدود أسباب تفصل المقدمات عن النتائج .. فمن الصعب عليه تصور وقوع الأحداث دون أسباب تؤدي إليها ..

ينظر الإنسان إلى مسألة الولادة كأيّ مسألة أُحرى ، لا بدّ لحدوثها من توفّر مجموعة أسباب ، كاحتماع الذكورة والأنوثة والحمل ، وجميع المراحل التي تعوّد الإنسان على رؤيتها لحصول هذه المسألة .. ومريم عليها السلام كإنسانة تعيش في عالم الأسباب ، استفسرت عن كيفيّة حدوث هذه المسألة بعيداً عن أسباها ..

ويأتي الردّ الإلهي ليس إجابةً على هذا الاستفسار فحسب ، بل إجابة يبيّن الله تعالى بما طلاقة القدرة الإلهيّة في خلقه عزّ وجلّ للأشياء ، دون الحاجة للأسباب التي تعوّدنا عليها نحن البشر ..

### ﴿ كَذَالِكِ ٱللَّهُ يَخْلُقُ مَا يَشَآءُ ۚ إِذَا قَضَىٰٓ أُمْرًا فَإِنَّمَا يَقُولُ لَهُ مُن فَيَكُونُ ﴾

وهكذا نرى أنَّ الإرادة الإلهيّة لا يفصلها عن المشيئة الإلهيّة شيء ، لأنَّ الأسباب التي تُخرِج الإرادة إلى ساحة المشيئة مخلوقة لله تعالى ، ولأنَّ الله تعالى لا تحكمه قوانين المادّة والمكان والزمان التي تحكم المخلوقات .. لذلك لا شيء يفصل بين إرادة الله تعالى ومشيئته

. .

إنَّ ما يخصّنا من مشيئة الله تعالى تجاهنا نحسّ به عبر تفاعل إرادة الله تعالى مع الأسباب

التي سخّرها لإنجاز هذه الإرادة .. لذلك فتصوّرنا للزمن الفاصل بين إرادة الله تعالى ومشيئته ناتج عن انصياعنا لقانون الزمن ، ولأتّنا لا نرى الأسباب التي تُنجز الإرادة إلاّ في وقتها ، ضمن إطار المادّة والمكان والزمان .. ولكن بالنسبة لله تعالى غير المحكوم لقانون الزمان ، فإنّه يرى الأسباب قبل حدوثها في عالم المكان والزمان ، وأثناء ذلك ، وبعده ..

أمّا الإنسان فهو مخلوق تحكمه قوانين المادّة والمكان والزمان ، وإنّ الأسباب التي تتفاعل معها إرادته باتّحاه مشيئته هي أيضاً مخلوقة ومحكومة لقوانين المادّة والمكان والزمان ، وهي ليست من خلقه هو .. لذلك فإنّ إرادة الإنسان تبعد عن مشيئته مسافة المكان والزمان اللذين تعمل بهما هذه الأسباب ..

وهكذا نرى - بالنسبة للإنسان - أنَّ المشيئة أنَّ المشيئة اخص من الإرادة ، فكل مشيئة سبقتها إرادة ، ولكن ليس كل إرادة ستترل على ساحة المشيئة .. ورأينا أنَّ مشيئة الإنسان هي ضمن إطار مشيئة الله تعالى ، لأنّه لا يمكن تحقيقها إلا عبر الأسباب المخلوقة لله تعالى .. ولكنَّ إرادة الإنسان ربّما تغاير إرادة الله تعالى الشرعيّة ، وذلك إن أراد الإنسان شيئاً لا يريده الله تعالى ..

وكثيرون هم الذين يُفتنون بالأسباب ، ويحسبون أنفسهم أصيلين في هذا الكون ، وكأنّهم خالقون ومبدعون لهذه الأسباب .. ولو رجع هؤلاء إلى حقيقة الأمر لرأوا أنّهم عاجزون عن توجيه هذه الأسباب الماديّة ، باتّجاه صنعة تعمل بذاتها وتتوالد وتتكاثر ، كأن يوجّهوا هذه الأسباب باتّجاه خلق ذبابة ..

﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ ضُرِبَ مَثَلُّ فَٱسْتَمِعُواْ لَهُ وَ ۚ إِن ۖ ٱلَّذِينَ تَدْعُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ لَن حَنْلُقُواْ ذُبَابًا وَلَوِ ٱجْتَمَعُواْ لَهُ وَ ۖ وَإِن يَسْلُبُهُمُ ٱلذُّبَابُ شَيْعًا لَا يَسْتَنقِذُوهُ مِنْهُ ۚ ضَعُفَ ٱلطَّالِبُ وَٱلْمَطْلُوبُ ﴾ [الحج: ٣٧]

ولو كان الوصول إلى الأشياء - في هذه الحياة الدنيا - بعيداً عن الأخذ بالأسباب ، لما كان هناك اختيار في المعصية والطاعة في ساحة المادّة والمكان والزمان ( ساحة امتحان الإنسان وهي ساحة الأمانة التي عُرضت على السماوات والأرض والجبال ) ، لأنَّ الإرادة

- في هذه الحالة المفترضة - لن تصل إلى مشيئة .. لذلك يُعَدُّ العمل والجد والأخذ بالأسباب من أهم مقومات الخلافة التي عهدها الله تعالى للإنسان ، ومن الأوامر التي حاء بحا المنهج الإلهي .. فأسباب الدنيا تعمل للجميع مؤمنين وكافرين ، وتستجيب أكثر لمن يتعامل معها بإتقان أكثر ..

ولكنَّ الفارق بين المؤمنين والكافرين ، أنَّ المؤمنين يأخذون بالأسباب ويعملون بها بما أمر الله تعالى به ، وهم يعلمون أنَّ مرجعها إلى الله تعالى ، وأنّها تعمل بقوّته وبمشيئته .. أمّا غير المؤمنين فيأخذون بالأسباب ويعملون بها ، معتقدين أنّها مستقلّة عن قوّة الله تعالى ومشيئته ..

﴿ أَيْنَمَا تَكُونُواْ يُدْرِكَكُمُ ٱلْمَوْتُ وَلَوْ كُنتُمْ فِي بُرُوجٍ مُّشَيَّدَةٍ وَإِن تُصِبَّهُمْ حَسَنةً يَقُولُواْ هَنذِهِ عِندِكَ قُلْ كُلُّ مِّن يَقُولُواْ هَنذِهِ عِندِكَ قُلْ كُلُّ مِّن عِندِكَ قُلْ كُلُّ مِّن عِندِ اللَّهِ فَا كُلُّ مِّن عِندِ اللَّهِ فَمَالِ هَنَوُلاَ ءِ ٱللَّهِ لَا يَكَادُونَ يَفْقَهُونَ حَدِيثًا ﴾ [النساء: ٧٨]

إنّ عدم إدراكهم لمسالة الأسباب وبأنّها جميعها تعمل بقوّة الله تعالى ومشيئته ، جعلهم يرجعون أسباب ما يصيبهم من سيئآت إلى غيرهم ، ولذلك يقولون ﴿ وَإِن تُصِبّهُمْ سَيِّئَةٌ يَقُولُواْ هَنذِهِ عِن عِندِكَ ﴾ ، أي بسببك ، ونتيجة للأسباب التي جلبتها علينا ، ومرد ذلك هو عدم إدراكهم أن مرجعية الأسباب وماهيّتها هي لله تعالى ، ولذلك جاء الرد الإلهي ﴿ قُلْ كُلُّ مِنْ عِندِ اللهِ ﴾ .. فهذه الآية الكريمة تصوّر لنا مرجعيّة الأسباب ، وبأنّها في خلقها وإيجادها وتسخيرها ، تعود على الله تعالى ، وهذا عين ما تنطق به العبارة القرآنيّة ﴿ قُلْ كُلُّ مِنْ عِندِ اللهِ ﴾ ..

وتأتي الآية التالية لها مباشرة لتصوّر لنا حقيقة ن هي أنَّ الحسنات والسيئات في تفاعلنا مع الأسباب ، لا تعود للأسباب ذاتها ، إنّما تعود لغاية البشر وإرادتهم في توجيه هذه الأسباب ، وإلى التفاعل معها وفق القصد الذي تريده النفس .. فالأسباب هي ذاتها التي يستخدمها بعضهم الآخر باتّجاه الشر ،

وما يحدّد ذلك هو غاية البشر في توجيه هذه الأسباب باتّجاه الخير ، أو الشر ن وبالتالي الحصول على الحسنات أو السيئآت ..

## ﴿ مَّآ أَصَابَكَ مِنْ حَسَنَةٍ فَمِنَ ٱللَّهِ ۗ وَمَآ أَصَابَكَ مِن سَيِّئَةٍ فَمِن نَّفْسِكَ ۚ وَأَرْسَلْنَكَ لِلنَّاسِ رَسُولاً ۚ وَكَفَىٰ بِٱللَّهِ شَهِيدًا ﴾ [النساء: ٧٩]

إنَّ إرادة اختيار الأخذ بالأسباب والتفاعل معها باتِّجاه الخير والحسنات ، مردّه التزام الإرادة بمنهج الله تعالى الذي احتاره للبشر وأمرهم الالتزام به ، والهادف إلى الخير وكلُّ ما يؤدّي إلى الحسنات .. فإرادة الخير المؤدّية للحسنات تنبع من الذات الملتزمة بتنفيذ منهج الله تعالى وحكمه ، وبالتالي فمردّ ذلك هو الله تعالى مترل هذا المنهج .. وهذا ما نقرؤه من العبارة ﴿ مَّا أَصَابَكَ مِنْ حَسَنَةِ فَمِنَ ٱللَّهِ ﴾ . .

أمّا إرادة اختيار الأخذ بالأسباب والتفاعل معها باتّجاه الشرّ والحسنات ، فمردّه خضوع الإرادة لهوى النفس ، بعيداً عن منهج الله تعالى ، وبالتالي فمردّ اختيار هذه الذات هو نفس الإنسان ، وهذا ما نقرؤه من العبارة ﴿ وَمَآ أَصَابَكَ مِن سَيَّئَةٍ فَمِن نَّفْسِكُ ﴾

وهكذا .. فالإرادة الإنسانيّة الشريرة تعود للنفس البشريّة ، وتناقض غرادة الله تعالى الشرعيّة .. فالله تعالى لا يريد للبشر إلاّ الخير ، ولا يريد لهم الشرّ أبداً ..



مركز الذِّكْر للدراسات الإسلامية موقع: موقع: الكاتب والمفكِّر الإسلامي الممندس عدنان الرفاعي الممندس عدنان الرفاعي www.thekr.net adnan@thekr.net

#### القضاء

القضاء مسألة ينظر إليها معظم الناس ويتصوَّرونها بشكلٍ مغايرٍ للصور التي ترسمها مشتقّات هذه الكلمة في القرآن الكريم ، ويعود ذلك إلى المرحلة التاريخيّة التي تفاعل تفاعل فيها بعض المسلمين مع الفلسفات الأُخرى .. ونتيجة لهذا التفاعل تم وضع أُطر هذه المسألة ، وتم تأويل النصوص القرآنيّة التي تخصّها ، ضمن هذه أُطر منسوجة من مادّة تلك الفلسفات ، وعلى منوالها ..

لقد تم الربط بين مسألتي القضاء والقدر ربطاً تاماً ، على الرغم من أن الكلمتين ومشتقاقهما لم تردا مجتمعتين في القرآن الكريم ..

ذهب بعضهم إلى أنَّ القضاء هو علم الله تعالى بالأشياء كلّها على ما ستكون عليه في المستقبل ، وأنّ القدر هو إيجاد تلك الأشياء بالفعل طبقاً لعلم الله تعالى الأزلي المتعلّق بها .. وذهب بعضهم الآخر إلى عكس هذين التعريفين ، فجعلوا تعريف القضاء للقدر ، وتعريف القدر للقضاء .. ولذرّ الرماد في العيون ، قال بعضهم عن عكس هذين التعريفين : إنَّ الأمر محتملٌ و الخطبَ فيه يسير ..

فما دامت هذه التعريفات ليست مستنبطة من كتاب الله تعالى ، ولا علاقة لها بمنهج الله تعالى ، وليس من المهم – عندهم – إذا كانت تناقض دلالات كتاب الله تعالى ، فمن الطبيعي – عندهم – أن يكونَ الأمر مُحتملاً والخطب فيه يسير ..

وكلمة القضاء لم ترد في القرآن الكريم ، وإنّما وردت مستقّاها .. وحتّى يكون تصوّرنا لهذه المسألة ضمن إطارها الحقيقي ، علينا أن ننظر في جميع الصور التي ترسمها مشتقّات هذه الكلمة في القرآن الكريم ..

إِنَّ مشتقَّات الجذر (ق، ض، ي) في القرآن الكريم تعني الحكم والفصلَ والإنهاء والإتمام والإعلام والإبلاغ والتوصية .. فكلّ ما تمّ الحكم والفصل فيه، وتمّ الفراغ والانتهاء منه، وتمّ إعلامه وإبلاغه، فقد قُضي .. فالقضاء المتعلّق بمسألة ما، يعني إعطاء

الحكم والفصل بهذه المسألة بشكلٍ تامٍّ ومنهيٍّ فيه وإبلاغ ذلك وإعلامه والتوصية به ..

وكلّ كلمة من مشتقّات الجذر (ق، ض، ي) في القرآن الكريم، تضيء جانباً من حوانب هذه المسالة بشكلٍ حلي، في الوقت الذي تحمل فيه دلالات الجوانب الأخرى.. إذاً .. علينا أن ننظر في جميع النصوص القرآنيّة التي تحوي مشتقّات هذا الجذر..

إنَّ صفة الحكم والفصل تظهر واضحةً حليّة في مــشتقّات الجــذر (ق، ض، ي) الواردة في النصوص القرآنيّة التالية ..

- ﴿ وَإِذَا قَضَىٰٓ أَمْرًا فَإِنَّمَا يَقُولُ لَهُ رَكُن فَيَكُونُ ﴾ [البقرة: ١١٧]
- ﴿ إِذَا قَضَىٰٓ أُمِّرًا فَإِنَّمَا يَقُولُ لَهُ وَكُن فَيَكُونُ ﴾ [ آل عمران : ٤٧ ]
- ﴿ فَلَا وَرَبِّكَ لَا يُؤْمِنُونَ حَتَّىٰ يُحَكِّمُوكَ فِيمَا شَجَرَ بَيْنَهُمْ ثُمَّ لَا يَجِدُواْ فِي

أَنفُسِمٍ ۚ حَرَجًا مِّمَّا قَضَيْتَ وَيُسَلِّمُواْ تَسْلِيمًا ﴾ [النساء: ٦٥]

- ﴿ هُوَ ٱلَّذِي خَلَقَكُم مِّن طِينٍ ثُمَّ قَضَى أَجَلًا ﴾ [ الأنعام : ٢ ]
- ﴿ وَلَوْلًا كَلِمَةٌ سَبَقَتْ مِن رَّبِّكَ لَقُضِيَ بَيْنَهُمْ ﴾ [ يونس : ١٩]
- ﴿ فَإِذَا جَآءَ رَسُولُهُمْ قُضِيَ بَيْنَهُم بِٱلْقِسْطِ وَهُمْ لَا يُظْلَمُونَ ﴾ [ يونس: ٤٧]
  - ﴿ وَقُضِى بَيْنَهُم بِٱلْقِسْطِ ۚ وَهُمْ لَا يُظْلَمُونَ ﴾ [يونس: ٥٤]
- ﴿ إِنَّ رَبَّكَ يَقْضِي بَيْنَهُمْ يَوْمَ ٱلْقِيَدَمَةِ فِيمَا كَانُواْ فِيهِ مَخْتَلِفُونَ ﴾ [يونس: ٩٣]
  - ﴿ وَلَوْلَا كَلِمَةٌ سَبَقَتْ مِن زَّبِّكَ لَقُضِيَ بَيْنَهُمْ ۚ ﴾ [ هود: ١١]
  - ( \* وَقَضَىٰ رَبُّكَ أَلَّا تَعْبُدُوۤا إِلَّا إِيَّاهُ وَبِٱلْوَالِدَيْنِ إِحْسَنَّا ۚ ﴾ [ الإسراء: ٢٣ ]
    - ﴿ سُبْحَانَهُ أَ ۚ إِذَا قَضَى أَمْرًا فَإِنَّمَا يَقُولُ لَهُ وَكُن فَيَكُونُ ﴾ [مريم: ٣٥]
    - ﴿ فَٱقْض مَاۤ أَنتَ قَاضٍ ۗ إِنَّمَا تَقْضِى هَنذِهِ ٱلْحُيَوٰةَ ٱلدُّنْيَآ ﴾ [طه: ٧٢]
    - ﴿ إِنَّ رَبُّكَ يَقْضِي بَيْنَهُم بِحُكِّمِهِ ۚ وَهُوَ ٱلْعَزِيزُ ٱلْعَلِيمُ ﴾ [النمل: ٧٨]
- ﴿ وَمَا كَانَ لِمُؤْمِنٍ وَلَا مُؤْمِنَةٍ إِذَا قَضَى آللَّهُ وَرَسُولُهُ ٓ أَمْرًا أَن يَكُونَ لَهُمُ ٱلْحِيرَةُ مِنْ

أُمْرِهِمْ اللهِ الأحزاب: ٣٦]

﴿ فَلَمَّا قَضَيْنَا عَلَيْهِ ٱلْمَوْتَ مَا دَهُّمْ عَلَىٰ مَوْتِهِ ٓ إِلَّا دَابَّةُ ٱلْأَرْضِ تَأْكُلُ مِنسَأْتَهُۥ ۗ

[ سبأ : ١٤ ]

﴿ وَقُضِيَ بَيْنَهُم بِٱلْحَقِّ وَهُمْ لَا يُظْلَمُونَ ﴾ [الزمر: ٦٩]

﴿ وَقُضِىَ بَيْنَهُم بِٱلْحُقِّ وَقِيلَ ٱلْحَمْدُ لِلَّهِ رَبِّ ٱلْعَالَمِينَ ﴾ [الزمر: ٧٥]

﴿ وَٱللَّهُ يَقْضِي بِٱلْحَقِّ ۗ وَٱلَّذِينَ يَدْعُونَ مِن دُونِهِ عَلَا يَقْضُونَ بِشَيْءٍ ۗ ﴾ [غافر: ٢٠]

﴿ فَإِذَا قَضَى أَمْرًا فَإِنَّمَا يَقُولُ لَهُ مَكُن فَيَكُونُ ﴾ [عافر: ٦٨]

﴿ فَإِذَا جَآءَ أَمْرُ ٱللَّهِ قُضِيَ بِٱلْحَقِّ وَخَسِرَ هُنَالِكَ ٱلْمُبْطِلُونَ ﴾ [ غافر : ٧٨ ]

﴿ وَلَوْلَا كَلِمَةٌ سَبَقَتْ مِن رَّبِّكَ لَقُضِيَ بَيْنَهُمْ ﴾ [ فصلت : ٤٥]

﴿ وَلَوْلَا كَلِمَةٌ سَبَقَتْ مِن رَّبِّكَ إِلَى أَجَلِ مُّسَمَّى لَّقُضِيَ بَيْنَهُمْ ﴾ [الشورى: ١٤]

﴿ وَلَوْلَا كَلِمَةُ ٱلْفَصْلِ لَقُضِي بَيْنَهُمْ ۗ ﴾ [الشورى: ٢١]

﴿ إِنَّ رَبُّكَ يَقْضِي بَيْنَهُمْ يَوْمَ ٱلْقِيَدَمَةِ فِيمَا كَانُواْ فِيهِ تَخْتَلِفُونَ ﴾ [ الحاثية: ١٧ ]

وإنَّ صفة الإتمام والإنماء تظهر واضحة في الآيات الكريمة التالية :

﴿ فَإِذَا قَضَيْتُم مَّنَسِكَكُمْ فَٱذْكُرُواْ ٱللَّهَ ﴾ [البقرة: ٢٠٠]

﴿ وَقُضِيَ ٱلْأُمْرُ ۚ وَإِلَى ٱللَّهِ تُرْجَعُ ٱلْأُمُورُ ﴾ [البقرة: ٢١٠]

﴿ فَإِذَا قَضَيْتُمُ ٱلصَّلَوٰةَ فَٱذۡكُرُواْ ٱللَّهَ قِيَدَمًا وَقُعُودًا ﴾ [ النساء: ١٠٣]

﴿ وَلَوْ أَنزَلْنَا مَلَكًا لَّقُضِيَ ٱلْأَمْرُ ثُمَّ لَا يُنظَرُونَ ﴾ [الأنعام: ٨]

﴿ قُل لَّوْ أَنَّ عِندِى مَا تَسْتَعْجِلُونَ بِهِ - لَقُضِى ٱلْأَمْرُ بَيْنِي وَبَيْنَكُمْ ﴾ [الأنعام:

ر ه ا

( ثُمَّ يَبْعَثُكُمْ فِيهِ لِيُقْضَى أَجَلٌ مُّسَمَّى ﴾ [الأنعام: ٦٠]

﴿ وَلَاكِن لِّيَقَّضِيَ ٱللَّهُ أَمْرًا كَانَ مَفْعُولاً ﴾ [ الأنفال : ٤٢ ]

﴿ لِيَقْضِيَ ٱللَّهُ أَمْرًا كَانَ مَفْعُولاً ﴾ [الأنفال: ٤٤]

﴿ \* وَلَوْ يُعَجِّلُ ٱللَّهُ لِلنَّاسِ ٱلشَّرَّ ٱسْتِعْجَالَهُم بِٱلْخَيْرِ لَقُضِىَ إِلَيْهِمْ أَجَلُهُمْ } [

( ثُمَّ لَا يَكُنْ أَمْنُكُمْ عَلَيْكُمْ غُمَّةً ثُمَّ ٱقْضُوۤاْ إِلَى وَلَا تُنظِرُونِ ﴾ [يونس: ٧١]

﴿ وَيَكْسَمَآءُ أَقْلِعِي وَغِيضَ ٱلْمَآءُ وَقُضِيَ ٱلْأَمْرُ ﴾ [ هود: ٤٤]

( قُضِيَ ٱلْأَمْرُ ٱلَّذِي فِيهِ تَسْتَفْتِيَانِ ﴾ [ يوسف: ٤١]

﴿ إِلَّا حَاجَةً فِي نَفْسِ يَعْقُوبَ قَضَلَهَا ﴾ [ يوسف : ٦٨ ]

﴿ وَقَالَ ٱلشَّيْطَينُ لَمَّا قُضِيَ ٱلْأَمْرُ إِنَّ ٱللَّهَ وَعَدَكُمْ وَعْدَ ٱلْحَقِّ ﴾ [براهيم: ٢٢]

﴿ وَلِنَجْعَلَهُ ۚ ءَايَةً لِّلنَّاسِ وَرَحْمَةً مِّنَّا ۚ وَكَانَ أَمْرًا مَّقْضِيًّا ﴾ [مريم: ٢١]

﴿ وَأَنذِرْهُمْ يَوْمَ ٱلْخَسْرَةِ إِذْ قُضِي ٱلْأَمْرُ ﴾ [ مريم : ٣٩ ]

﴿ وَإِن مِّنكُمْ إِلَّا وَارِدُهَا ۚ كَانَ عَلَىٰ رَبِّكَ حَتَّمًا مَّقْضِيًّا ﴾ [مريم: ٧١]

﴿ وَلَا تَعْجَلَ بِٱلْقُرْءَانِ مِن قَبْلِ أَن يُقْضَى إِلَيْكَ وَحْيُهُ ۗ [ طه: ١١٤]

﴿ ثُمَّ لَيَقْضُواْ تَفَتَهُمْ وَلَيُوفُواْ نُذُورَهُمْ ﴾ [الحج: ٢٩]

( فَوَكَرَهُ مُوسَىٰ فَقَضَىٰ عَلَيْهِ ﴾ [القصص: ١٥]

﴿ أَيُّمَا ٱلْأَجَلَيْنِ قَضَيْتُ فَلَا عُدُونِ عَلَى ۗ ﴾ [القصص: ٢٨]

( \* فَلَمَّا قَضَىٰ مُوسَى ٱلْأَجَلَ وَسَارَ بِأَهْلِهِ ۦ ﴾ [القصص: ٢٩]

( فَمِنْهُم مَّن قَضَىٰ خَبَهُ ر وَمِنْهُم مَّن يَنتَظِرُ ﴾ [الأحزاب: ٢٣]

﴿ فَلَمَّا قَضَىٰ زَيْدٌ مِّنْهَا وَطَرًّا زَوَّجْنَكَهَا ﴾ [الأحزاب: ٣٧]

﴿ لَا يُقْضَىٰ عَلَيْهِمْ فَيَمُوتُواْ وَلَا يَحُنَّفُ عَنْهُم مِّنْ عَذَابِهَا ۗ ﴾ [فاطر: ٣٦]

﴿ فَيُمْسِكُ ٱلَّتِي قَضَىٰ عَلَيْهَا ٱلْمَوْتَ ﴾ [الزمر: ٤٢]

- ﴿ فَقَضَىٰ اللَّهُ مَّ سَمَّ عَ سَمَوَاتٍ فِي يَوْمَيِّن ﴾ [ فصّلت : ١٢ ]
- ﴿ وَنَادَوْاْ يَهُمَالِكُ لِيَقْضِ عَلَيْنَا رَبُّكَ ۖ قَالَ إِنَّكُم مَّكِثُونَ ﴾ [الزحرف: ٧٧]
  - ﴿ فَلَمَّا حَضَرُوهُ قَالُواْ أَنصِتُوا ۗ فَلَمَّا قُضِيَ وَلَّوا ﴾ [الأحقاف: ٢٩]
    - ﴿ فَإِذَا قُضِيَتِ ٱلصَّلَوْةُ فَٱنتَشِرُواْ فِي ٱلْأَرْضِ ﴾ [الحمعة: ١٠]
      - [ ٢٧ : الحاقة : ٢٧ ]
      - ( كَلَّا لَمَّا يَقْضِ مَآ أُمَرَهُ رُ ﴾ [عبس: ٨٣]

أمّا صفة الإعلام والإخبار والإيحاء والتوصية فتظهر واضحةً حليّة في الآيات الكريمة ..

- ﴿ وَقَضَيْنَاۤ إِلَيْهِ ذَالِكَ ٱلْأَمْرَ أَنَّ دَابِرَ هَتَوُلآءِ مَقْطُوعٌ مُصْبِحِينَ ﴾ [ الحجر: ٦٦]
- ﴿ وَقَضَيْنَاۤ إِلَىٰ بَنِيٓ إِسۡرَءِيلَ فِي ٱلۡكِتَابِ لَتُفۡسِدُنَّ فِي ٱلْأَرْضِ مَرَّتَيْنِ ﴾ [الإسراء: ٤]
  - ﴿ وَمَا كُنتَ بِجَانِبِ ٱلْغَرِّبِيِّ إِذْ قَضَيْنَآ إِلَىٰ مُوسَى ٱلْأَمْرَ ﴾ [القصص: ٤٤]

هذه هي جميع النصوص القرآنيّة التي وردت فيها مشتقّات الجذر (ق، ض، ي)، ونرى من خلال هذه النصوص القرآنيّة أنَّ القضاء الإلهي هو الحكم والفصل، والمنهج الذي أتمّه الله تعالى واختاره لعباده وأعلمهم وأوصاهم به..

وما يجب أن نعلمه أنَّ فرزنا لمشتقّات الجذر (ق، ض، ي) بين دلالات الحكم والفصل، والإنمام، والإعلام والإيحاء، لا يعني أنَّ الكلمة التي وضعناها في صفّ إحدى هذه الدلالات لا تحمل الدلالات الأخرى .. إنّما يعني ذلك أنّنا وضعناها في صفّ الدلالات الأكثر ظهوراً، التي تحملها هذه الكلمة ..

فالكلمة التي تطفو فيها دلالات الحكم والفصل ، تحمل في الوقت ذاته دلالات الإنهاء والإتمام والإعلام والإيحاء .. والكلمة التي تطفو فيها دلالات الإنهاء والإتمام ، تحمل في الوقت ذاته الدلالات الأحرى .. وكذلك الكلمة التي تطفو فيها دلالات الإعلام والإيحاء .. فحميع مشتقّات هذا الجذر اللغوي تدور داخل إطارٍ واحدٍ من المعنى هو الحكم والإنهاء والإعلام ..

والقضاء مسألة تتعلُّق بالإرادة والحريّة والقدرة .. وقد أعطى الله تعالى جزءاً من هذه

الصفات للبشر ، حتى يختبرهم من خلالها ، لذلك نرى — من خلال ما يصوّره القرآن الكريم — أنَّ مسألة القضاء جاءت مقترنةً بالله تعالى وبالبشر فقط .. فالاختيار بين والبدائل والحكم بينها امتاز بها البشر ، وهذا يعود إلى تعهد الإنسان ( وهو بحالة النفس المجرّدة ) باختيار حكم الله تعالى ومنهجه ، في حال توفّر الإرادة والحريّة والقدرة ، وإلى التزامه بالميثاق الذي أخذه الله تعالى منه ..

## ﴿ وَمَا لَكُرْ لَا تُؤْمِنُونَ بِٱللَّهِ ۚ وَٱلرَّسُولُ يَدْعُوكُمْ لِتُؤْمِنُواْ بِرَبِّكُمْ وَقَدْ أَخَذَ مِيثَنقَكُمْ إِن كُنتُم مُّؤْمِنِينَ ﴾ [الحديد: ٨]

وتتكوّن مسألة القضاء ( قضاء الله تعالى ) من عنصرين أساسيّين ، لكلِّ منهما حدوده التي تميّزه ..

1 – القضاء الكوني ( القضاء الجبري ) : وهو ما اختاره الله تعالى لمخلوقاته خارج إطار التكليف ، وخارج حدود الاختيار ، وهذا القضاء يحكم جميع المخلوقات دون استثناء ، فلا تُوجَد في ساحة هذا القضاء بدائل وخيارات أمام المخلوق ..

إِنَّ الأَرْضِ التِي قضى الله تعالى عليها بالدوران حول نفسها وحول الشمس ، ضمن أنظمة مرسومة لها بدقة مطلقة ، لا خيار لها في معارضة هذا الحكم الإلهي عليها .. لذلك لم نرَ أَنَّ الأَرْضِ اختارت في يومٍ من الأيام عدم الانصياع لهذا القضاء ، والاستراحة من هذه الحركة ..

والإنسان الذي وُلِدَ في بيئة محدَّدة ، وضمن أسرة محدّدة ، وفي وقت محدَّد ، وفي حيل ومجتمع لهما صفاقهما وميزاقهما وحضارقهما المحدّدة ، لم يختر ذلك بنفسه .. لذلك فهو محكوم لهذا النوع من القضاء ..

وهذا القضاء الكوني الجبري ، مُختارٌ من الله تعالى بحكمة عظيمة تتناسب مع عله وحكمته حلّ وعلا ، حيث اختار الله تعالى بناءً على ذلك معايش المخلوقات وأمكنتها وأزمنتها وكلّ ما يصيبها خارج حدود الاختيار ..

والرؤية التي لا تتجاوز ظواهر الدنيا السطحيّة ، والمحدودة بمكان وزمان محدَّدين ، والتي لا تنفذ إلى ركن الحياة الآخر (عالم الآخرة الذي خُلقَت الدنيا من أجله ) ، تجعل أولئك الذين لا يقيمون للدنيا وزناً ، ينظرون أحياناً إلى هذا القضاء الكوني ، على أنّه يحمل شيئاً

من الظلم لبعض البشر ، وشيئاً من حسن الحظ والإكرام لبعضهم الآخر ..

## ﴿ فَأَمَّا ٱلْإِنسَىنُ إِذَا مَا ٱبْتَلَكُ رَبُّهُ وَفَأَكْرَمَهُ وَنَعَّمَهُ وَيَقُولُ رَبِّ أَكْرَمَنِ ﴿ وَأَمَّآ الْفَحْرِ : ١٥ - ١٦] إِذَا مَا ٱبْتَلَكُ فَقَدَرَ عَلَيْهِ رِزْقَهُ وَفَيَقُولُ رَبِّي أَهَسَن ﴾ [الفحر : ١٥ - ١٦]

فالحسابات عند هؤلاء تُقاس كلّها في ميزان الدنيا ، بعيداً عن ميزان الآخرة ، لذلك فالسعيد في تصوّرهم هو من أقبلت الدنيا إليه ، والشقيّ هو من أدبرت عنه ... والله تعالى يضيء الطريق أمام عباده المؤمنين ، كاشفاً لهم حقيقة القضاء الكوني وجوهره ..

## ﴿ قُل لَّن يُصِيبَنَآ إِلَّا مَا كَتَبَ ٱللَّهُ لَنَا هُوَ مَوْلَئِنَا ۚ وَعَلَى ٱللَّهِ فَلْيَتَوَكَّلِ اللهِ اللهِ فَلْيَتَوَكَّلِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُهُ اللهُ اللهِ اللّهِ اللهِ المُلْمُولِ اللهِ ا

فينظر المؤمن إلى قضاء الله تعالى نظرةً تتناسب مع إيمانه بعدل الخالق عز وجل وصدقه وحكمته ، نظرة لا تقف عند حدود الظواهر السطحية لأحداث هذه الدنيا .. لذلك نجد المؤمن يتفاعل مع كل ما يصيبه من هذا القضاء الكوني الجبري ، على أنه لصالحه ، وان الله تعالى قد احتار هذا القضاء له وليس عليه ، وهذا ما تبينه الصورة القرآنية (قُل لَن يُصِيبَنَآ إِلّا مَا كَتَبَ ٱللهُ لَنَا ) التي جاءت بالصيغة (لَنَا ) وليس بالصيغة (علينا) .. ولذلك لا يُفتَن المؤمن بما أي هو أو غيره من حطام الدنيا ، ولا يحرف ذلك نظره عن الحقيقة التي خُلقَت الدنيا من أجلها ، وهي الحياة الآخرة ..

## ﴿ فَلَا تُعْجِبْكَ أَمْوَالُهُمْ وَلَا أَوْلَندُهُمْ ۚ إِنَّمَا يُرِيدُ ٱللَّهُ لِيُعَذِّبَهُم بِهَا فِي ٱلْحَيَوٰةِ ٱلدُّنْيَا وَتَزْهَقَ أَنفُسُهُمْ وَهُمْ كَنفِرُونَ ﴾ [التوبة: ٥٥]

إنَّ القضاء الكوني الجبري ، الذي يصيب المخلوقات دون سابق اختيار ، هو قضاء عادل حكيم ، إذا ما قيس في ميزان الحياة الحقيقيّة الكاملة (الدنيا والآخرة معاً) ، وليس في ميزان الدنيا وحدها .. ولو أُتيح للإنسان الاطّلاع على الغيب لعلم هذه الحقيقة ، ولاختار الواقع الذي أصابه ..وقد رأينا ذلك – في بحث الغيب والشهادة – في رحلة موسى عليه السلام مع العبد الصالح .. فالأعمال التي قام بها العبد الصالح بأمرٍ من الله تعالى ، هي بالنسبة لمن وقعت فيهم هذه الأعمال تُعَدَّ قضاءً كونيًا جبريًا .. وهذا القضاء كان

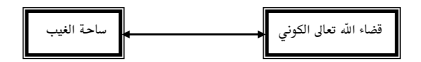
ظاهره - كما رأينا - بعيداً عن العدل والحق ، وذلك عند النظر إليه من الزاوية الظاهريّة المحدودة بمقاييس الدنيا ، والمحجوبة عن رؤية الغيب .. ولكنَّ حقيقة هذا القضاء هو حق وعدل ، وهو لصالح الذين وقع عليهم هذا القضاء .. ومعرفة هذه الحقيقة تحتاج إلى رؤية الغيب ، وإلى قياس الأحداث في ميزان الحياة الحقيقية التي تشمل الحياة الآخرة ..

فأصحاب السفينة أنقذهم هذا القضاء من فقداهم لسفينتهم ، والغلام الذي قُتل أُنقذ من قيامه بأعمال — سيقوم بها لو بقي على قيد الحياة — تؤدّي به إلى جهنّم ، وأبواه أُنقذوا من انقيادهم إلى الطغيان وراء هذا الغلام ، فيما لو بقي على قيد الحياة ، واستبدلوا خيراً منه بغلام أقرب إلى الحقّ ، وإلى دفْعهم باتّجاه مرضاة الله تعالى .. والجدار الذي أُقيم فوق الكتر ، حفظ هذا الكتر للغلامين اليتيمين ..

وهكذا نرى أنَّ قضاء الله تعالى الكوني هو دائماً لصالح المخلوق لأنَّ هذا القضاء يحكم المخلوق دون سابق علم واختيار ، والله سبحانه وتعالى لا يُريد لمخلوقاته إلاَّ الخير ..

## ﴿ وَمَا ٱللَّهُ يُرِيدُ ظُلَّمًا لِّلْعَالَمِينَ ﴾ [آل عمران: ١٠٨]

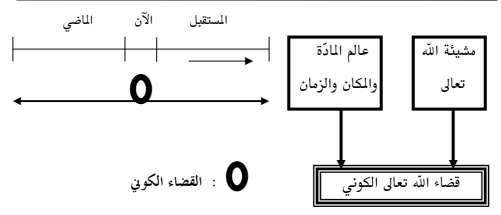
وقضاء الله تعالى الكوني ( الجبري ) حاصل لا محال ، وهو يحكم المخلوق عبر ساحة الغيب دون سابق علم واحتيار ..



## ﴿ فَلَمَّا قَضَيْنَا عَلَيْهِ ٱلْمَوْتَ مَا دَهُّمْ عَلَىٰ مَوْتِهِ ٓ إِلَّا دَآبَّةُ ٱلْأَرْضِ تَأْكُلُ مِنسَأْتَهُ وَ } ﴿ فَلَمَّا قَطُهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللللَّالَةُ الللَّا اللَّهُ الللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّا اللَّالِ

## ﴿ فَقَضَلَهُنَّ سَبْعَ سَمَوَاتٍ فِي يَوْمَيْنِ وَأُوْحَىٰ فِي كُلِّ سَمَآءٍ أُمْرَهَا ﴾ [فصّلت: ١٢]

وقضاء الله تعالى الكوني ( الجبري ) يتعلّق بمشيئة الله تعالى ، المتعلّقة بدورها مع إخراج إرادة الله تعالى – عبر الأسباب – إلى عالم المادّة والمكان والزمان .. وبالتالي فالقضاء الكوني يسير على محور الزمن من الماضي إلى المستقبل ، ويحيط بالآن ..



٢ - القضاء المنهجي (قضاء الاختيار): وهو ما حكم به الله تعالى واختاره لعباده منهجاً ، وأعلمهم به ، وأمرهم باتباعه ، ضمن إطار التكليف وداخل حدود الاختيار ..

وما الالتزام بهذا القضاء المنهجي واختياره ، إلاَّ الأمانة التي تعهّد الإنسان بحملها وهو في حالة النفس المجرّدة ، قبل نزوله – عبر الجسد – إلى عالم المادّة والمكان والزمان ..

وهذا القضاء المنهجي الاحتياري هو الميزان الذي تُوزَن فيه أعمال المكلَّفين بالعبادة يوم القيامة ، حيث يتفاضل بعضهم على بعض حسب درجات الالتزام بهذا القضاء ..

فالإيمان الكامل هو احتيار هذا القضاء المنهجي الاختياري ، منهجاً كاملاً لجميع حركات الحياة التكليفيّة التعبّديّة ، أي هو اختيار ما اختاره الله تعالى والانصياع له في كلِّ حركات الحياة .. فالقضاء المنهجي ( الاختياري ) هو خيار المؤمنين الوحيد في حياهم التعبّديّة ، ولا خيار لهم غير قضاء الله تعالى المنهجي ..

## ﴿ وَمَا كَانَ لِمُؤْمِنٍ وَلَا مُؤْمِنَةٍ إِذَا قَضَى ٱللَّهُ وَرَسُولُهُ ٓ أَمْرًا أَن يَكُونَ لَهُمُ ٱلْحِيْرَةُ مِنْ أَمْرِهِمْ وَمَن يَعْصِ ٱللَّهَ وَرَسُولَهُ وَقَدْ ضَلَّ ضَلَالًا مُّبِينًا ﴾ [الأحزاب: ٣٦]

تبيّن لنا هذه الآية الكريمة أنَّ الالتزام بقضاء الله تعالى المنهجي ، منهجاً حياتيًا ، هو من الحتيار المؤمنين والمؤمنات دون غيرهم .. وبالتالي فغيرهم لا يعملون بهذا القضاء المنهجي الاختياري .. ولذلك نرى أنَّ النصّ القرآني جاء ﴿ وَمَا كَانَ لِمُؤْمِنٍ وَلَا مُؤْمِنَةٍ ﴾ ، و لم يأت ( وما كان لإنسان ..... ) ، لأنَّ غير المؤمنين لا يعملون بهذا القضاء ولا يختارونه في أمورهم الاختياريّة ..

وقد تم إبلاغ هذا القضاء المنهجي إلى البشر ، عن طريق الرسل عليهم السلام .. لذلك فمنهج الله تعالى هو من القضاء المنهجي الذي يجب على المؤمنين الانصياع له ..

﴿ فَلَا وَرَبِّكَ لَا يُؤْمِنُونَ حَتَّىٰ يُحَكِّمُوكَ فِيمَا شَجَرَ بَيْنَهُمْ ثُمَّ لَا يَجَدُواْ فِيَ الْفَسِمِمْ حَرَجًا مِّمَّا قَضَيْتَ وَيُسَلِّمُواْ تَسْلِيمًا ﴾ [النساء: ٦٥]

فالقضاء المنهجي الاختياري الذي اختاره الله تعالى لعباده منهجاً ، والذي يشمل جميع الأوامر التي أمرهم بفعلها ، ومن تبيين للحلال والحرام ، هو الجسر الذي يُوصل العباد على رحمة الله تعالى وحنّته ، وينقذهم من غضبه وناره ..

﴿ قُلْنَا آهْبِطُواْ مِنْهَا جَمِيعًا ۖ فَإِمَّا يَأْتِيَنَّكُم مِّنِي هُدًى فَمَن تَبِعَ هُدَاىَ فَلَا خَوْفً عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحْزَنُونَ ﴾ [البقرة: ٣٨]

والإعراض عن قضاء الله تعالى المنهجي الاختياري ، وعن حكمه وهداه ، يعني اتّباع الهوى والضلال ..

- ﴿ قُلْ إِنِي نُمِيتُ أَنْ أَعْبُدَ ٱلَّذِينَ تَدْعُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ ۚ قُل لَّا أَتَّبِعُ أَهْوَآءَكُمْ فَدْ ضَلَلْتُ إِذًا وَمَآ أَناْ مِنَ ٱلْمُهْتَدِينَ ﴾ [الأنعام: ٥٦]
- ﴿ فَإِن لَّمْ يَسْتَجِيبُواْ لَكَ فَٱعْلَمْ أَنَّمَا يَتَّبِعُونَ أَهْوَآءَهُمْ ۚ وَمَنْ أَضَلُّ مِمَّنِ ٱتَّبَعَ هَوَلهُ بِغَيْرِ هُدًى مِّنَ ٱللَّهِ ۚ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَهْدِى ٱلْقَوْمَ ٱلظَّلِمِينَ ﴾ [القصص: ٥٠]

والإعراض عن قضاء الله تعالى المنهجي وهداه ، يعني اتّباع الشيطان ، الذي يسعى الإبعاد الإنسان عن المنهج الذي اختاره الله تعالى لعباده ..

﴿ قَالَ فَبِعِزَّتِكَ لَأُغُوِينَّهُمْ أَجْمَعِينَ ﴿ إِلَّا عِبَادَكَ مِنْهُمُ ٱلْمُخْلَصِينَ ﴾ [ص: ٨٢ – فَٱلْحُقُّ وَٱلْحَقُّ أَقُولُ ﴿ لَأَمْلَأَنَّ جَهَنَمُ مِنكَ وَمِمَّن تَبِعَكَ مِنْهُمْ أَجْمَعِينَ ﴾ [ص: ٨٢ – ٨٥]

إنَّ الالتزام بقضاء الله تعالى المنهجي وحكمه هو الحدّ الذي يفصل الإيمان عن الكفر ..

﴿ وَمَن لَّمْ يَحَكُّم بِمَآ أَنزَلَ ٱللَّهُ فَأُولَتِبِكَ هُمُ ٱلْكَنفِرُونَ ﴾ [ المائدة : ٤٤ ]

وهو الحدّ الذي يفصل العدل عن الظلم ..

﴿ وَمَن لَّمْ يَحْكُم بِمَآ أَنزَلَ ٱللَّهُ فَأُولَتِهِكَ هُمُ ٱلظَّلِمُونَ ﴾ [المائدة: ٤٥]

وهو الحدّ الذي يفصل الإسلام عن الفسق ..

﴿ وَمَن لَّمْ يَحْكُم بِمَا أَنزَلَ ٱللَّهُ فَأُولَتِ إِكَ هُمُ ٱلْفَسِقُونَ ﴾ [ المائدة : ٤٧ ]

لذلك نرى الظالمين يُعرضون عن حكم الله تعالى وقضائه المنهجي ، إذا دُعوا إلى ذلك .. وذلك على نقيض من المؤمنين الملتزمين بهذا القضاء ..

﴿ وَإِذَا دُعُواْ إِلَى ٱللَّهِ وَرَسُولِهِ لِيَحْكُمَ بَيْنَهُمْ إِذَا فَرِيقٌ مِّهُم مُّعْرِضُونَ ﴿ وَإِن يَكُن لَمُ الْحَقُ يَأْتُواْ إِلَيْهِ مُذْعِنِينَ ﴿ أَفِي قُلُومِهِم مَّرَضٌ أَمِ ٱرْتَابُواْ أَمْ سَخَافُورَ أَن سَجِيفَ اللَّهُ عَلَيْهِمْ وَرَسُولُهُ وَ بَلْ أُولَتَهِكَ هُمُ ٱلظَّلِمُورِ ﴿ وَاللَّهُ عَلَيْهِمْ وَرَسُولُهُ وَ بَلْ أُولَتِهِكَ هُمُ ٱلظَّلِمُونِ ﴿ وَاللَّهُ عَلَيْهِمْ وَرَسُولِهِ لِيَحْكُم بَيْنَهُمْ أَن يَقُولُواْ سَمِعْنَا وَأَطَعْنَا وَأُولَتِهِكَ هُمُ ٱلْفَاتِهِكَ هُمُ ٱلْفَالِمُونَ ﴾ [الله وَرَسُولِهِ عَلَى الله وَرَسُولَهُ وَسَحَيْشَ الله وَيَتَقَدِهِ فَأُولَتِهِكَ هُمُ ٱلْفَاتِهُونَ ﴾ [الله عَن عَلْ الله وَرَسُولِهِ الله وَرَسُولَهُ وَسَحُمْنَ الله وَرَسُولُهُ وَسَعَنَا وَأَعْلَيْكَ هُمُ ٱلْفَاتِهُونَ ﴾ [الله وَمَن يُطِعِ ٱلله وَرَسُولَهُ وَسَحَيْشَ ٱلله وَيَتَقَدِهِ فَأُولَتِهِكَ هُمُ ٱلْفَاتِهُونَ ﴾ [الله وَمَن يُطِعِ الله وَرَسُولَهُ وَسَحَيْشَ اللَّهُ وَيَتَقَدِهِ فَأُولَتِهِكَ هُمُ الْفَاتِهُونَ ﴾ [الله وَمَن يُطِعِ الله وَرَسُولَهُ وَسَحَيْشَ الله وَيَتَقَدِهِ فَأُولَتِهِكَ هُمُ الْفَاتِهُ وَلَا الله وَيَعْمَ الله وَيَشَعْدَ وَاللهُ وَلَهُ اللهُ وَيَعْمَ الله وَيَسُولُونَ اللهُ وَيَعْمَ الله وَيَعْمَ الله وَيَسَالِهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَرَسُولُونَ اللهُ وَلَوْلُونَا لِهُ وَلَا لَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَاللّهُ وَلَا لَهُ وَلَا لَهُ وَلَا لَهُ وَلَا لَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَوْلِهُ وَلَهُ وَاللّهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَا لَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَاللّهُ وَلَا لَهُ وَلَا لَهُ وَلَوْلُونَا لَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَا لَهُ وَلَا لَهُ وَلَا لَهُ وَلِهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلِهُ عَلَيْكُولُونَ اللّهُ وَلَهُ وَلِهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَاللّهُ وَرَسُولُونَ وَلَهُ وَلَا لَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلِهُ وَلَهُ وَلَهُ وَاللّهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَا لَهُ وَلَا لَهُ وَلَاللّهُ وَلَا لَهُ وَلَا لَهُ وَلَا لَا فَاللّهُ وَلَا لَهُ وَلَا لَهُ وَلَا لَهُ فَا فَا لَا ف

والقضاء المنهجي الاختياري يرسم حدود الله تعالى ، التي إن تعدّاها الإنسان ظلم نفسه ، وحقَّ عليه غضب الله تعالى و سخطه ..

﴿ وَمَن يَتَعَدَّ حُدُودَ ٱللَّهِ فَأُولَتِيكَ هُمُ ٱلظَّلِمُونَ ﴾ [البقرة: ٢٢٩]

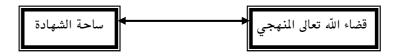
﴿ وَمَن يَتَعَدَّ حُدُودَ ٱللَّهِ فَقَدْ ظَلَمَ نَفْسَهُ ۗ [ الطلاق : ١ ]

إنّ فساد البشر أكبر دليل على أنَّ عدم الانصياع التامّ للقضاء المنهجي ، يؤدّي إلى الضلال ، فما نراه من فساد هو ناتج عن اختيار الإنسان البعيد عن منهج الله تعالى (قضائه المنهجي ) . . فالفارق بين قضاء الله تعالى المنهجي الذي اختاره لعباده وبين مناهج البشر ، يوازي الفارق في القدرة والحكمة بين الله تعالى وبين البشر . .

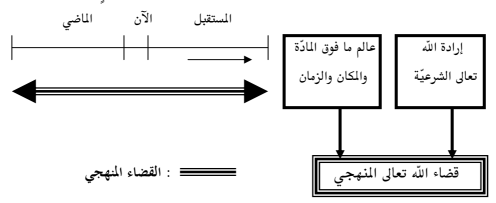
﴿ أَفَحُكُمَ ٱلْجَهِلِيَّةِ يَبْغُونَ ۚ وَمَنْ أَحْسَنُ مِنَ ٱللَّهِ حُكَمًا لِقَوْمِ يُوقِنُونَ ﴾ [المائدة:

وقضاء الله تعالى المنهجي هو مسألة بيّنها الله تعالى لعباده ، وأعلمهم بها عن طريق

رسله عليه السلام ، لذلك يتفاعل البشر مع هذا القضاء عبر ساحة الشهادة ، وليس عبر ساحة الغيب كما هو حال تفاعلهم مع القضاء الكوني الجبري ، فلو كان تفاعل الإنسان مع قضاء الله تعالى المنهجي من خلال ساحة الغيب ، لأصبح هذا القضاء جبريًا ..



وقضاء الله تعالى المنهجي لا يكون إلا باتّجاه الخير ، كما هو الحال في مسألة الإرادة الإلهيّة .. فهذا القضاء هو ما أراده الله تعالى ( إرادة شرعيّة ) ، وبالتالي ما لم يُرد غيره .. فهذا القضاء يتعلّق بإرادة الله تعالى الشرعيّة ، وينتمي ( كالإرادة ) إلى عالم ما فوق المادّة والمكان والزمان .. وبالتالي فالقضاء المنهجي يمتدّ على محور الزمن بشكل ثابت لا يتغيّر ..



إنَّ معيار مسألتي الإيمان والكفر يتعلّق باتباع قضاء الله تعالى المنهجي ، هذا القضاء المتعلّق بإرادة الله تعالى ( الشرعيّة ) ، عبر ساحة ما فوق المادّة والمكان والزمان .. وفي هذه الساحة – كما رأينا – لا يمكن تعلّق الإرادة . عسالتين متناقضتين كالإيمان والكفر ، ولذلك فإنَّ الله تعالى الذي قضى لعباده الإيمان ورضي لهم ذلك ، لا يرضى لهم الكفر ، ومرجع ذلك – كما قلنا – تعلّق هذا القضاء بالإرادة الإلهيّة ، عبر عالم ما فوق المادّة والمكان والزمان ..

# ﴿ إِن تَكُفُرُواْ فَالِتَ ٱللَّهَ غَنِيٌّ عَنكُمْ ۖ وَلَا يَرْضَىٰ لِعِبَادِهِ ٱلْكُفْرَ ۖ وَإِن تَشْكُرُواْ يَرْضَهُ لَكُمْ ۗ ﴾ [الزمر: ٧]

وهكذا نرى أنَّ القضاء الكوني هو مسألة واقعة لا شكّ في ذلك ، فهي خارج حدود علم المخلوق وقدرتِه واختيارِه ، لذلك فهي مسألة جبريّة .. وهذا القضاء هو من عطاء الربوبيّة الذي يشمل جميع الخلق دون استثناء ، حيث يستفيد جميع الخلق من هذا القضاء

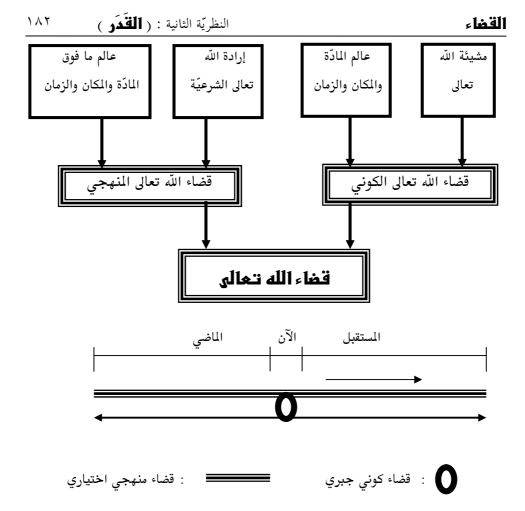
أمّا القضاء المنهجي فهو مسألة يختارها المؤمنون دون غيرهم ، لأنّها تتعلّق بأمور لها بدائل ، وبإمكان الإنسان عدم اختيارها وعدم الانصياع لها ، لذلك فهي مسألة اختياريّة .. وهذا القضاء هو من عطاء الإلوهيّة ، لأنّه يخصّ المؤمنين الملتزمين بهذا المنهج دون غيرهم ، ويستفيد المؤمنون فقط من هذا القضاء ..

عندما قضى ربُّ العالمين بإخلاص العبادة له ، وبمعاملة الوالدين بالإحسان .. ﴿ ﴿ وَقَضَىٰ رَبُّكَ أَلَا تَعْبُدُوۤا إِلَّا إِيَّاهُ وَبِٱلْوَالِدَيْنِ إِحْسَنَا ۚ ﴾ [ الإسراء : ٢٣ ] .. هل التزم جميع الناس بهذا القضاء المنهجي ؟ .. لو كان ذلك لما رأينا الكفّار والمشركين ، ولما رأينا أولئك الذين يعاملون الوالدين بغير إحسان ..

إنّ المسائل الواقعة تحت ظلال القضاء المنهجي ، ليست حتميّة الوقوع بالنسبة لجميع البشر ، وإلا لما كان هناك عقاب لمن يعصي هذا القضاء ، وثواب لمن يلتزم به ، ولما وحدنا من يكفر ويشرك بالله تعالى ، ولكان الناس كلّهم مؤمنين .. فالقضاء المنهجي هو حقيقة موجودة أمام الناس وليست غيباً بالنسبة لهم ، ويملكون القدرة على قبول هذا القضاء ورفضه ..

أمّا المسائل الواقعة تحت ظلال القضاء الكوني ، فهي حتميّة الوقوع بالنسبة لجميع المخلوقات ، وهي غيب ، ولا يمكن للمخلوق تجاه هذه المسائل أيّ علم أو خيار أو قدرة

ويمكن القول إنّ من يعصي الله تعالى ، يبتعد بنفسه عن ساحة قضاء الله تعالى المنهجي ، وبالتالي يبتعد عن الإرادة الإلهيّة الخيّرة ، التي تقف وراء هذا القضاء المنهجي .. ويبقى – كما سنرى إن شاء الله تعالى – في ساحة القدر ، الذي علمه الله تعالى وحدّده بعلمه الكاشف ، وفي ساحة المشيئة الإلهيّة التي سخّرت له أسباب الطاعة والعصيان ..



وهكذا نرى أنَّ ربْطَ مسألة القضاء بالقدر الحاصل ، لا يُنافي المسائل الواقعة في ساحة القضاء الكوني ، ولكنّه ينافي أحياناً المسائل الواقعة في ساحة القضاء المنهجي .. فكلّ ما قضاه الله تعالى منهجاً لعباده سيلتزم به هؤلاء العباد ..

إنَّ الله سبحانه وتعالى لا يُحاسب الإنسان على عملٍ فرضه عليه ، إنّما يُحاسبه على عملٍ عمله باختياره ، بعد أن امتحنه بان هيّأ له كلَّ الخيارات المتناقضة التي تخصّ هذا العمل ، وبعد أن بيّن له السليم من هذه الخيارات المتناقضة ..

والله سبحانه وتعالى يُحاسب الإنسان على الطاعة عندما يطيع الإنسان ويختار قضاء الله تعالى المنهجي ، في وقت يستطيع فيه هذا الإنسان القيام بالمعصية وعدم اتباع هذا القضاء .. ويحاسبه على المعصية عندما يعصي قضاء الله تعالى المنهجي في وقت يستطيع فيه الطاعة

واتّباع هذا القضاء ..

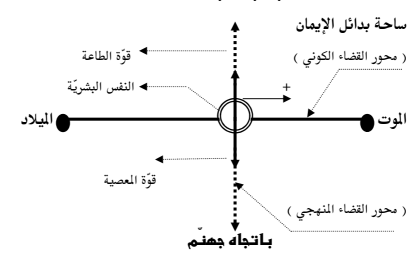
وهكذا نرى أنَّ النفس البشريّة ، تعيش فترة امتحالها في الحياة الدنيا بالنسبة لمسالة القضاء وفق محورين :

1 - محور القضاء الكوني الجبري : وله وجهة واحدة ، من الميلاد باتّجاه الموت ، وهذا المحور هو غيب بالنسبة للنفس البشريّة المدفوعة عليه بشكلٍ جبري ، وهو الخطّ الفاصل بين ساحتي بدائل الإيمان والكفر ، فلا ينتمي إلى أيٍّ من هاتين الساحتين ..

7 - محور القضاء المنهجي الاختياري: وله جهتان متعاكستان ، إحداهما جهة الطاعة والالتزام بقضاء الله تعالى المنهجي ، وتسحب النفس باتّجاه الإيمان ، وبالتالي باتّجاه الجنّة .. والأُحرى جهة العصيان وذلك بالابتعاد عن قضاء الله تعالى المنهجي ، وتسحب النفس باتّجاه الكفر ، وبالتالي باتّجاه جهنّم .. ومبدأ هذا المحور هو نقطة (الآن ) التي تتحرّك على محور القضاء الكوني الجبري ، ليتمّ تحديد مكان النفس ما بين الإيمان والكفر ، في كلِّ لحظة من حياة الإنسان ..

فإن كانت المحصّلة ( محصّلة قوّني الطاعة والمعصية على محور القضاء المنهجي ) باتّجاه ساحة الإيمان والطاعة والالتزام بقضاء الله تعالى المنهجي ، سحبت هذه النفس في تلك اللحظة إلى ساحة الإيمان ، وإن كانت المحصّلة باتّجاه ساحة الكفر والمعصية والابتعاد عن قضاء الله تعالى المنهجي ، سحبت هذه النفس في تلك اللحظة باتّجاه ساحة الكفر ..

#### باتجاه الجنّة



ساحة بدائل الكفر

وهكذا ترسم النفس عبر حياتها خطًّا منحنياً في ساحتي الإيمان والكفر ، وذلك حسب طاعتها ومعصيتها لقضاء الله تعالى المنهجي . .

ساحة بدائل الإيمان الموت الميلاد الموت الميلاد الكفر

نفس آمنت بعد كفر

.....

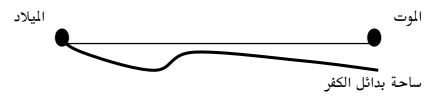


ساحة بدائل الكفر

نفس مؤمنة

.....

ساحة بدائل الإيمان



نفس كافرة

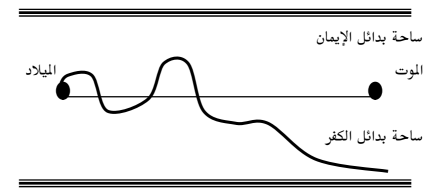
.....

ساحة بدائل الإيمان



نفس كفرت بعد إيمان

.....



نفس تأرجحت بين الإيمان والكفر وتنطبق عليها الآية الكريمة :

﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ثُمَّ كَفَرُوا ثُمَّ ءَامَنُوا ثُمَّ كَفَرُوا ثُمَّ ٱزْدَادُوا كُفْرًا لَّمْ يَكُنِ ٱللَّهُ لِيَغْفِرَ لَهُمْ وَلَا لِيَهْلِيهُمْ سَبِيلاً ﴾ [النساء: ١٣٧]



مركز الذِّكْر للدراسات الإسلامية موقع: موقع: الكاتب والمفكِّر الإسلامي الممندس عدنان الرفاعي الممندس عدنان الرفاعي www.thekr.net adnan@thekr.net

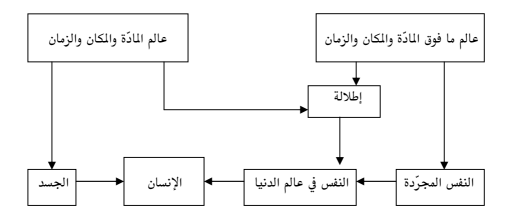
#### الجبر والاختيار

أين موقع منحني حياة الإنسان من مسألتي الجبر والاختيار ؟ .. وبعبارة أُخرى ، ما هي جهة تأثير قوّة الجبر والاختيار في حياة الإنسان ؟ .. وما هو منبعها ؟ .. أي متى يكون الإنسان مسيَّراً ومتى يكون مخيّراً ؟ ..

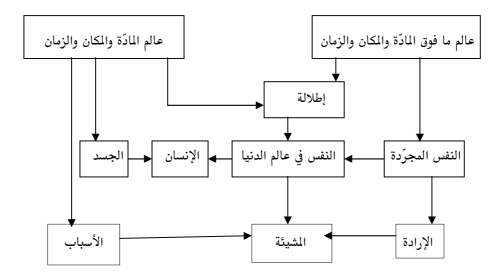
لم تدع هذه الأسئلة نفساً إلا وراودها .. وكم من نفس تاهت في إجابتها على هذه الأسئلة ؟ .. فمن الناس من ذهب باتجاه الجبر الكامل ، معيداً جميع تصرّفاته الاحتيارية إلى الجبر الذي لا سبيل إلا لوقوعه ، منكراً أيّ حريّة للاختيار .. ومن الناس من ذهب باتّجاه الاحتيار الكامل ، معيداً كلّ ما يثيبه إلى الاحتيار والمصادفة ، بعيداً عن التقدير المُسبَق ..

وحتى أولئك الذين أخذوا بالحل الوسط ، لم يضعوا أيديهم على الحقيقة الكاملة لهذه المسالة ، وسبب ذلك أنّهم انطلقوا من مقدّمات هي خارج الإطار الذي يصوّره لنا القرآن الكريم بالنسبة لهذه المسائل ، وكانت غاياتهم الردّ على تصوّرات أُخرى تتعلّق بهذه المسائل ، وذلك بعد التفاعل مع الفلسفات الوضعيّة التي أُلبس الكثير منها لباس الدين .. لقد تاه الكثيرون في هذه المسائل ، فتفرّقوا إلى معتقدات ومذاهب ، ساحبين الأحيال خلفهم إلى ظلام التفرّق الفكري ، ومستنقعات التعصّب المذهبي والطائفي ..

ولشرح هذه المسألة لا بدّ من إلقاء الضوء على الحقائق التي تقف وراء قـوى الجـبر والاختيار المؤثّرة في حركة حياة الإنسان على منحني حياته .. ولا بدّ أوّلاً من العودة إلى عنصري حياة الإنسان ، النفس من جهة ، والجسد ( بحياته وآليّاته الحسيّة ) مـن جهـة أُخرى ..

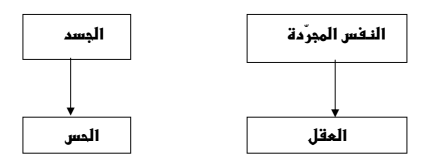


لقد رأينا في بحث الإرادة والمشيئة أنَّ الأسباب الفاعلة في هذا الكون مخلوقة لله عــز وحل ، عبر عالم المادة والمكان والزمان ، وأنّ بحال تأثيرها هو هذه الساحة .. ورأينا أيضاً أنّ الإرادة الإنسانيّة مرتبطة بالنفس المحرّدة ، وأنَّ المشيئة الإنسانيّة مرتبطة بالنفس وهي في عالم الدنيا ، وبتفاعل الأسباب المؤديّة لخروج الإرادة إلى عالم الوجود ، أي بتفاعل شــق معنوي مرتبط بالنفس المجرّدة ( الإرادة ) مع شقّ مادّي مرتبط بالمادّة ( الأسباب ) ..

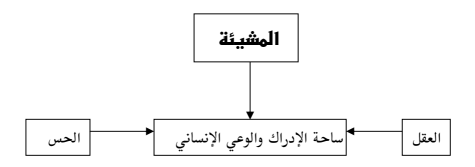


ورأينا أنّ العقل الذي يميّز الإنسان عن غيره مرتبطٌ بالنفس المحرّدة ، فالإنسان المكلّف والمؤتمن على حمل أمانة التكليف ، لا بدّ له من عقل مستقلّ عن المادّة وعالمها ، لكي يميّز

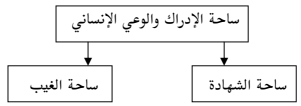
بين البدائل المختلفة .. ورأينا أيضاً أنّ الحسّ ومنافذه إلى عالم المادّة مرتبطٌ بالجسد ، فجميع الحواس مرتبطة بأعضاء حسيّة تنتمي إلى الجسد ، ومرجعها عالم المادّة ..



ورأينا أيضاً أنّ إدراك الإنسان ووعيه لما يحيط به من أحداث هذا العالم ، يكون عــبر تفاعل مشيئته ( المتضمّنة - كما رأينا - لإرادة نفسه المجرّدة ) مع عنصري العقل والحس .. فلدخول الإنسان إلى ساحة الإدراك والوعي ، لا بدّ له من مشيئة تتفاعل مــع عقلــه باتّجاه المحسوسات المحيطة به ، ليتمّ إدراكه ووعيه في هذه الساحة ..



ورأينا – في بحث الغيب والشهادة – أنّ الكون المحيط بالإنسان ، ينقــسم ( بالنــسبة لساحة إدراك هذا الإنسان ) إلى قسمين متباينين ، هما ساحة الغيب وساحة الشهادة ..



ورأينا أيضاً في بحث القضاء أنَّ قضاء الله تعالى ينقسم إلى قسمين :

1 - قضاء منهجي اختياري تكليفي : وهو المنهج الذي أنزله الله تعالى ، سبيلاً للبشر يطلب منهم السير فيه حتّى لا يضلّوا .. ومصدر هذا القضاء هو الله تعالى مباشرة ، بعيداً عن عالم المادّة والمكان والزمان ، أي عبر عالم ما فوق المادّة والمكان والزمان ..

### ( الرَّ كِتَنبُ أُحْكِمَتْ ءَايَنتُهُ و ثُمَّ فُصِّلَتْ مِن لَّدُنْ حَكِيمٍ خَبِيرٍ ) [ هود : ١ ]

- ﴿ وَإِنَّكَ لَتُلَقَّى ٱلْقُرْءَانَ مِن لَّدُنْ حَكِيمٍ عَلِيمٍ ﴾ [النمل: ٦]
  - ( وَكَذَ اللَّكَ أُوْحَيِّنَآ إِلَيْكَ رُوحًا مِّنْ أُمْرِنَا ۚ ﴾ [ الشورى: ٥٦]

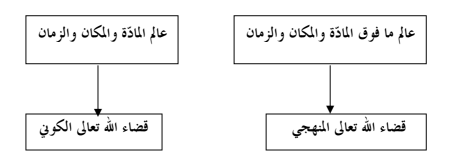
٧ - قضاء كوني جبري: وهو ما حكم الله تعالى به واختاره ، من قوانين ومنهج تسييري جبري ، يخص المسائل غير الواقعة في ساحة التكليف واختيار الإنسان .. لذلك يفعل هذا القضاء بالإنسان عبر عالم المادة والمكان والزمان .. وينقسم هذا القضاء إلى قسمين :

أ - قضاء لا يؤثّر على الإنسان مباشرة ، كحركة النجوم والأرض والرياح .....

ب - قضاء يؤثّر على الإنسان بشكل مباشر ، دون أن يكون للإنسان وعمله وإرادته أيّة علاقة بذلك ، كولادة الإنسان من أمٍّ وأب محدَّدين ، وفي بيئة محدّدة ، وتوفير البدائل الخاصّة بالنسبة لكلِّ إنسان ، وكلّ ما يصيب الإنسان من مصائب دون سابق علم وإرادة

. .





والإنسان العاقل المكلّف يخضع في كلِّ نقطة من منحني حياته لعدّة مؤثّرات ، تدفعه باتّجاه النقطة التي تليها ، ويمكن اختزال هذه المؤثّرات وساحات تأثيرها ومصادرها على الشكل التالي :

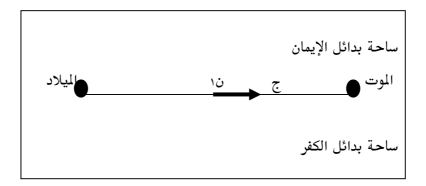
- 1 ساحة الغيب : وتشمل كلَّ ما غاب عن حسّ الإنسان ووعيه وعلمه ، مكاناً وزماناً وإدراكاً .. ومن هذه الساحة تخرج القوّة المجهولة بالنسبة للإنسان ( القضاء الكوني الجبري ) التي تدفع الإنسان على محور القضاء الكوني ..
- ٢ القضاء الكوني الجبري: وهو القوّة التي تدفع حركة الإنسان جبراً ، من نقطة إلى التي تليها على منحني حياته ..
- **٣ ساحة الشهادة**: وتشمل كلّ ما وقع تحت إدراك الإنسان حسّاً وعلماً ووعياً .. ومن هذه الساحة تخرج قوّة تفاعل إرادة الإنسان مع الأسباب ، باتّجاه الغاية المختارة والمرادة من الذات ، والتي تدفع الإنسان على محور القضاء المنهجي ..
- ٤ القضاء المنهجي التكليفي: ويشمل المنهج الذي أنزله الله تعالى من أحل احتبار الإنسان ، وهو مجموعة الأوامر والنواهي المحددة في هذا المنهج ، حيث يترتّب على الالتزام هذا القضاء وعصيانه ، الثواب والعقاب ..
- - القضاء الاختياري خارج إطار التكليف المنهجي: وهو مجموعة الأعمال التي يقوم بما الإنسان غير المحدّدة في المنهج الإلهي بإطار التحليل والتحريم والأوامر والنواهي، كتناول نوع معيّن من المأكولات المحلّلة دون غيرها، ولا يترتّب على هذا النوع من

القضاء ثواب أو عقاب ..

7 - العقل: وهو طاقة الذات المرتبطة بالنفس المجرّدة ، والتي تملك القدرة على التمييز بين البدائل المختلفة ، واختيار البديل الذي تريده الذات .. فساحة عمل العقل هي ساحة الشهادة ، ومادّة عمله هي القضاء المنهجي الاختياري داخل إطار التكليف وخارجه ، وغاية هذا العقل هو اختيار البديل الذي تريده النفس ..

وهكذا نرى أنَّ قوّة الجبر المؤثِّرة في حياة الإنسان ، مصدرها قضاء الله تعالى الكوني ، عبر ساحة الغيب بالنسبة للإنسان ، وأنَّ هذه القوّة تنطبق على محور القضاء الكوني ، على الخط الفاصل بين ساحتي بدائل الإيمان والكفر ، وتتّجه من الميلاد باتّجاه الموت ..





ج: هي قوّة الجبر التي تدفع بالنفس من النقطة (ن١) إلى التي تليها .. إنَّ قوّة الجبر والتسيير التي يتعرّض لها الإنسان عبر ساحة الغيب ، ومن خلال انصياعه لقضاء الله تعالى الكوني ، تظهر واضحةً جليّةً في الآيات الكريمة التالية ..

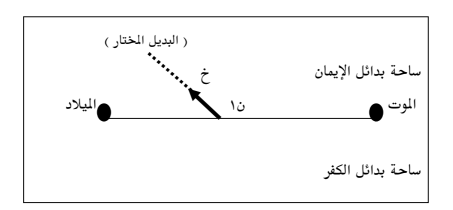
### ﴿ وَلَقَدْ خَلَقْنَا ٱلْإِنسَنَ مِن سُلَلَةٍ مِّن طِينٍ ﴿ ثُمٌّ جَعَلْنَهُ نُطْفَةً فِي قَرَارٍ مَّكِينٍ ﴿

ثُمَّ خَلَقْنَا ٱلنَّطَهَةَ عَلَقَةً فَخَلَقْنَا ٱلْعَلَقَةَ مُضْغَةً فَخَلَقْنَا ٱلْمُضْغَةَ عِظَىمًا فَكَسَوْنَا ٱلْعِظَىمَ خَلَقْنَا ٱلنَّطَهَةَ عَلَقَنَا ٱلْعُظِيمَ خَمَّا ثُمَّ إِنَّكُم بَعْدَ ٱلْعِظَيمَ خَمَّا ثُمَّ أَنْهُ خَلَقًا ءَاخَرَ فَتَبَارَكَ ٱللَّهُ أَحْسَنُ ٱلْخَيلِقِينَ ﴿ ثُمَّ إِنَّكُمْ بَعْدَ لَاللَّهُ أَحْسَنُ ٱلْخَيلِقِينَ ﴿ ثُمَّ إِنَّكُمْ يَوْمَ ٱلْقِيَامَةِ تُبْعَثُونَ ﴾ [المؤمنون: ١٢ - ١٦]

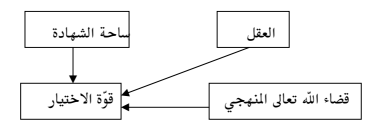
## ﴿ \* ٱللَّهُ ٱلَّذِى خَلَقَكُم مِن ضَعْفٍ ثُمَّ جَعَلَ مِنْ بَعْدِ ضَعْفٍ قُوَّةً ثُمَّ جَعَلَ مِنْ بَعْدِ قُوَّةً وَهُوَ ٱلْعَلِيمُ ٱلْقَدِيرُ ﴾ [الروم: ٥٤]

لذلك نرى أنَّ الفاعل في جميع هذه القوى الدافعة للإنسان على منحني حياته من مرحلة لأخرى هو الله تعالى ، عبر القضاء الكوني الجبري الذي يحكم الإنسان عبر ساحة الغيب ..

ولو نظرنا إلى المؤثّرات الباقية ( ساحة الشهادة ، القضاء المنهجي التكليفي ، القضاء الاحتياري غير التكليفي ، العقل ) لرأيناها تدفع النفس من النقطة ( ١٠ ) إلى التي تليها على منحني الحياة ، حسب الجهة والبديل الذي تختاره الذات ، من بين مجموعة البدائل المتوفّرة أمام الذات ..



خ: قوّة الاختيار التي تدفع بالنفس من النقطة (ن١) إلى التي تليها على محور القضاء المنهجي ، وذلك باتّجاه البديل الذي تريده هذه النفس ..



وعناصر قوّة الاختيار تظهر بشكل جليٍّ في الصورة القرآنيّة التالية ..

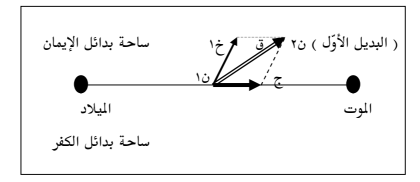
#### ﴿ قُلْنَا يَنِذَا ٱلْقَرْنَيْنِ إِمَّا أَن تُعَذِّبَ وَإِمَّآ أَن تَتَّخِذَ فِيهِمْ حُسْنًا ﴾ [الكهف: ٨٦]

إِنَّ عناصر اختيار بديل من البديلين المعروضين كلّها موجودة .. فالقضاء المنهجي موجود ، وهو قول الله تعالى لذي القرنين ﴿ قُلْنَا يَنذَا ٱلْقَرْنَيْنِ ﴾ ، وإعطاؤه حرية الاختيار بين هذين البديلين ﴿ إِمَّا أَن تُعَذِّبَ وَإِمَّا أَن تَتَخِذَ فِيهِمْ حُسْنًا ﴾ ، والعقل موجود ، وهذان البديلان موجودان في ساحة الشهادة بالنسبة لذي القرنين ( وهما في ساحة بدائل الإيمان ) ، وجهة هذه القوّة تتبع للبديل الذي يختاره ذو القرنين ..

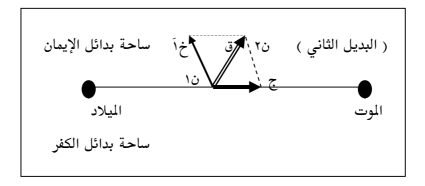
وتكون محصّلة القوّة (ق) التي تدفع النفس من النقطة (ن١) إلى النقطة (ن١) على منحني حياتما ، هي محصّلة قوّة الجبر (ج) والاختيار (خ)..

[[ ومعلوم أنَّ محصّلة قوّتين تنطبق على قطر متوازي الأضلاع المرسوم على هاتين القوّتين ]] ..

ففي قصّة ذي القرنين ، وفي حال اختيار ذي القرنين البديل الأوّل ﴿ إِمَّا أَن تُعَذِّبَ ) ، تكون محصّلة القوى ( ق ) التي تدفع النفس من النقطة ( ن١ ) إلى النقطة ( ن١ ) كما في الشكل التالي ..



وفي حال اختار ذو القرنين البديل الثاني ( أَن تَتَخِذَ فِيهِمْ حُسْنًا ) ، تكون محصلة القوى ( ق ) التي تدفع النفس من النقطة ( ن١ ) إلى النقطة ( ن١ ) كما في الشكل التالي



إنّ انتقال النفس على منحني حياتها ، من النقطة (ن١) إلى النقطة (ن١) التي تليها ، يتعلّق ( بالإضافة إلى قوّة الجبر ) ، بالبديل الذي تختاره النفس من بين مجموعة البدائل المتاحة ..

فلو احتارت النفس بديلاً آخر لكانت النقطة ( ن٢ ) في موقع آخر يتعلّق بهذا البديل .. وعندما تصل النفس على النقطة ( ن٢ ) على منحني حياتها ، تخضع لتأثير قوّة جديدة ( ج ٢ ) في هذه النقطة ، وتخضع أيضاً إلى قوّة احتيار جديدة ( خ ٢ ) .. فالبدائل المتاحة في هذه النقطة تختلف عنها في النقطة السابقة ، وعلى النفس احتيار بديل جديد من بين

البدائل المختلفة المتوفّرة أمامها في هذه النقطة الجديدة ، ونتيجة محصلة قوتي الجبر والاختيار الجديدتين ( ج ٢ ، خ ٢ ) تنقل النفس من النقطة ( ن٢ ) إلى النقطة ( ن٣ ) على منحني حياتما ..

ونرى أيضاً أنَّ موقع النقطة ( ن٣ ) يتعلّق – بالإضافة لقوّة الجبر ج ٢ – بالبديل المختار في هذه النقطة ، فلو اختارت النفس بديلاً آخر لكان موقع النقطة ( ن٣ ) مختلفاً .. وعندما تصل النفس إلى النقطة ( ن٣ ) تخضع أيضاً لمحصّلة قوّتي الجبر والاختيار فيها ( ج ٣ ، خ ٣ ) ، لتصل إلى النقطة ( ن٤ ) ...... وهكذا ينتقل الإنسان على منحني حياته من ميلاده إلى موته ، مدفوعاً في كلّ نقطة على هذه المنحني بمحصّلة قوّتي الجبر والاختيار في تلك النقطة ..

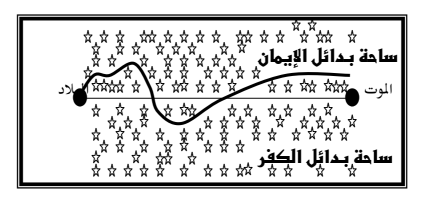
وإنَّ ما يختاره الإنسان ويوصله إلى نقطة ما تتعلّق باختياره ، قد يكون — هذا الاختيار — قوقً جبريّة بالنسبة لإنسان آخر .. فالذي اختار بكامل إرادته الغدر بإنسان ، فإنَّ هذا الاختيار هو قوّة جبريّة بالنسبة للإنسان المغدور به .. فالمغدور لم يختر هذا الموقف ، و لم يعلم به ، ولكن ما يختاره هو طريقة الردّ على هذا الغدر بعد أن علم به .. لذلك فقد تكون قوّة الاختيار بالنسبة لبعض الناس قوّةً جبريّةً بالنسبة لبعضهم الآخر ..

## ﴿ وَجَعَلْنَا بَعْضَكُمْ لِبَعْضِ فِتْنَةً أَتَصْبِرُونَ ۗ وَكَانَ رَبُّكَ بَصِيرًا ﴾ [ الفرقان : ٢٠ ]

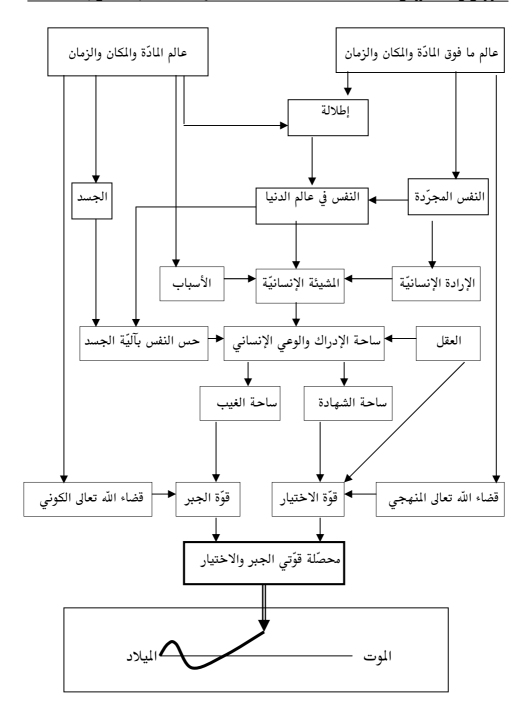
وإنَّ لكلّ نفسٍ في كلِّ نقطة على منحني حياتها بدائلَها الخاصّة المتاحة أمامها ، وهذا يعود إلى حكمة الله تعالى في توفير الأسباب والبدائل أمام هذه النفس ، بمدف ابتلائها واختبارها في ذلك ..

﴿ وَلَوْ شَآءَ ٱللَّهُ لَجَعَلَكُمْ أُمَّةً وَ حِدَةً وَلَكِن لِيَبْلُوَكُمْ فِي مَآ ءَاتَنكُمْ فَاسْتَبِقُوا النَّخَيْرُاتِ إِلَى ٱللَّهِ مَرْجِعُكُمْ جَمِيعًا فَيُنَبِّئُكُم بِمَا كُنتُمْ فِيهِ تَخْتَلِفُونَ ﴾ [المائدة: ٤٨] الْخَيْرُاتِ إِلَى ٱللَّهِ مَرْجِعُكُمْ جَمِيعًا فَيُنَبِّئُكُم بِمَا كُنتُمْ فِيهِ تَخْتَلِفُونَ ﴾ [المائدة: ٤٨] ( وَرَفَعَ بَعْضَكُمْ فَوْقَ بَعْضٍ دَرَجَنتِ لِيَبْلُوكُمْ فِي مَآ ءَاتَنكُمْ ۗ ﴾ [الأنعام: ١٦٥]

ولو قمنا بوصل النقاط التي تمرّ عبرها النفس في مراحل حياتها من الميلاد إلى الموت (ن١، ن١، ن١، ن٥، ، ن٠، ، نه، ، نه، ، نه، التبحة دفعها بمحصّلة قوّتي الجبر والاختيار، لحصلنا على منحني حياة الإنسان، هذا المنحني الذي تحيط به مجموعة البدائل التي تركها الإنسان و لم يخترها، والتي كان بإمكانه اختيارها، وبالتالي تغيّر شكل هذا المنحني تبعاً لهذا الاختيار.. فهذه البدائل المتاحة حول منحني حياة النفس، تحوي الكثير الكثير من المنحنيات التي كان بإمكان النفس المرور عبرها، فيما لو اختارت بدائل أُخرى..



النجوم (﴿ ) تَمَثَّل مجموعة البدائل التي كان بإمكان الإنسان أن يختارها ، ولم يخترها .. ولو قمنا بترتيب الأفكار السابقة ، ودمج مخطّطاتها في مخطّط متكامل ، لحصلنا على المخطّط التالي ..



إنَّ مسائل الجبر والاحتيار والقضاء والقدر ، تحتاج إلى حدٍّ من العمق الرياضي الفلسفي

اللازم لتصوّر هذه المسائل .. وإنَّ عدم امتلاك (حتى بعض العلماء) لهذا العمق الرياضي الفلسفي ، جعلهم يتيهون في عرضهم لهذه المسائل .. إنّ المسالة مبنية على مقدّمات جميعها ذات عمق رياضي فلسفي ، ولا يمكن تصوّر البرهان الصحيح والنتيجة النهائية لهذه المسائل ، والتي بيّنها القرآن الكريم ، إلاّ عبر هذه المقدّمات .. ولو قام الإنسان بتحليل كلّ حركة من حركات حياته ، لوجدها تخضع لمحصلة قوّي الجبر والاختيار ، وفق هذا المخطّط ..

لننظر على الصورة القرآنيّة التالية ..

إنّ قوّة الجبر والتسيير التي تدفع حركة هذا الإنسان على منحني حياته ، تأتيه من القضاء الكوني وعبر ساحة الغيب .. فخلقه في أسرته المحدَّدة ، وبيئته المحدَّدة ، وظروفه المحدَّدة ، وتسخير السباب المؤدّية للمال والبنين ، وتمهيد ذلك كلّه ، ودفعه على هذا الموقف الاختياري الذي يأخذ فيه موقفاً من القرآن الكريم ، عبر بدائل خاصّة تحيط به .. هذا كلّه من قضاء الله تعالى الكوني ، الذي يحكمه عبر ساحة الغيب ، ويدفعه جبراً على منحني حياته .. لذلك نرى أنَّ القرآن الكريم يعيد كلّ هذه المسائل إلى الله تعالى ، فالفاعل في هذه المسائل [ ﴿ خَلَقْتُ ﴾ ، ﴿ وَمَهّدتُ ﴾ ] ، هو الله سبحانه وتعالى ..

## ﴿ ذَرْنِي وَمَنْ خَلَقْتُ وَحِيدًا ۞ وَجَعَلْتُ لَهُ مَالاً مَّمْدُودًا ۞ وَبَنِينَ شُهُودًا ۞ وَمَنْ خَلَقْتُ وَمَنْ خَلَقْتُ وَمَنْ خَلَقْتُ وَمَنْ خَلَقْتُ وَمَعَلْتُ لَهُ مَالاً مَّمْدُودًا ۞ ..

أمّا قوّة الاختيار التي تدفع بنفسه على منحني حياته ، نراها واضحةً حليّة ، وذلك بتوفّر جميع عناصرها .. إنَّ القضاء المنهجي موجود أمام هذا الإنسان ، فهو يسمع القرآن الكريم ، وقد بُلِّغ ذلك ودُعي لاتّباع هذا المنهج ، وهو يتفاعل مع هذا القضاء المنهجي عبر ساحة الشهادة ، فالقرآن الكريم موجود ويسمعه ويستطيع قراءته ..

وهو يمل العقل الذي يميّز به بين البدائل المختلفة ، ودليل ذلك هو تفاعله مع هذه المسألة ، لذلك نرى أنَّ الله تعالى يُعيد هذه المسائل الاختياريّة إلى هذا الإنسان ، وليس لله تعالى كما هو حال مسائل القضاء الكوني الجبري .. فالفاعل في هذه المسائل [ ( فَكَرَ ) ، ( فَطَرَ ) ، ( فَطَرَ ) ] ، هو هذا الإنسان ..

### ﴿ إِنَّهُ ۗ فَكَّرَ وَقَدَّرَ ٥ فَقُتِلَ كَيْفَ قَدَّرَ ١ ثُمَّ قُتِلَ كَيْفَ قَدَّرَ ١ ثُمَّ نَظَرَ ﴾

ونرى أنَّ قوّة الاختيار في نفسه اتّجهت نحو بدائل الكفر ، في الوقت الذي كان بإمكالها أن تتّجه فيه نحو بدائل الإيمان ، وذلك عبر حريّة كاملة .. فقوى الجبر التي وضعت هذا الإنسان في هذا الموقف الاختياري ، هي ذاها مقدّمات لاختيار بدائل الإيمان والكفر ، ولكنَّ نفسه الكافرة اتّجهت نحو بدائل الكفر ، ساحبة منحني حياته إلى هذه الساحة ..

## ﴿ ثُمَّ عَبَسَ وَبَسَرَ ﴿ ثُمَّ أَدْبَرَ وَٱسْتَكْبَرَ ﴿ فَقَالَ إِنْ هَاذَاۤ إِلَّا سِحْرٌ يُؤْثَرُ ﴿ إِنَّ عَالَمَ الْإِلَا عَوْلُ الْإِسْمِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّ

ولذلك فهو يستحق العقاب على اختياره بدائل الكفر ، في الوقت الذي كان بإمكانه أن يختار فيه بدائل الإيمان ..

### ﴿ سَأُصْلِيهِ سَقَرَ ﴿ وَمَآ أَدْرَنكَ مَا سَقَرُ ﴿ لَا تُتِّقِي وَلَا تَذَرُ ﴿ لَوَّاحَةً لِّلْبَشَرِ ﴾

ولننظر على الصورة القرآنيّة التالية ..

﴿ قَالُوۤاْ ءَأَنتَ فَعَلْتَ هَنذَا بِعَالِمَتِنَا يَتَإِبْرَ هِيمُ ﴿ قَالَ بَلۡ فَعَلَهُ وَكَبِيرُهُمْ هَنذَا فَسْعَلُوهُمْ إِن كَانُواْ يَنطِقُونَ ﴿ فَرَجَعُوۤاْ إِلَىٰ أَنفُسِهِمۡ فَقَالُوٓاْ إِنّكُمْ أَنتُمُ ٱلظَّلِمُونَ ﴿ ثُمَّ نُكِسُواْ عَلَىٰ رُءُوسِهِمۡ لَقَدْ عَلِمۡتَ مَا هَتَوُلآءِ يَنطِقُونَ ﴾ [الأنبياء : ٢٢ – ٢٥]

إنَّ قوّة الجبر والتسيير هنا تتمثّل في وضعهم بهذا الظرف الاجتماعي والمادّي والجسدي ، وكلّ عناصر القضاء الكوني التي تحكمهم عن طريق ساحة الغيب ، فهم مخلوقون في المحتمع الذي بُعث فيه إبراهيم عليه السلام ، وفي تلك الفترة الزمنيّة ، ولا خيار لهم في ذلك ، ولكلّ منهم ظرف اجتماعي وحسدي ومادّي خاص به ، وكلّ منهم مولودٌ في اسرة محدّدة لها صفاتها الخاصّة بها ، ومن خلال أبوين محدّدين ، وكلّ منهما له طاقته العقليّة والجسديّة الخاصّة به ، ولا خيار له في ذلك ، وألف القضاء الكوني الظروف التي العقليّة والجسديّة الخاصة به ، ولا خياري .. هذه هي قوّة الجبر والتسيير التي تدفع حركة حياة كلّ منهم بقوّة القضاء الكوني الجبري ، وعبر ساحة الغيب ، وذلك على المحور الفاصل بين ساحتي بدائل الإيمان والكفر ..

ونرى أنَّ جميع عناصر قوى الاختيار متوفّرة ، فهم يملكون عقولاً يفكّرون بما ، ويميّزون من خلالها بين البدائل المختلفة ، والمنهج الشرعي التكليفي الذي تتفاعل عقولهم معه في هذا الموقف موجود ، وهو معرفة ماهيّة هذه الصنام التي يعبدونها والتطلّع إلى حقيقة عجزها عن النطق ، فضلاً عن عجزها عن نفعهم وضرّهم ، وساحة هذا التفاعل هي عالم الشهادة الذي يتحرّكون خلاله ، فهؤلاء يملكون حريّة اختيار كاملة في الاتّجاه نحو البديل الذي يريدونه ..

ونرى أنَّ الفطرة السليمة البعيدة عن وسوسة الشياطين وأمر السوء ، قد اختارت بديلاً من بدائل الإيمان ، لتدفع هذه النفوس على منحني حياتها باتجاه نقطة من ساحة بدائل الإيمان .. ﴿ فَرَجَعُوٓا إِلَى أَنفُسِهِمۡ فَقَالُوٓا إِنّكُمۡ أَنتُمُ ٱلظَّلِمُونَ ﴾ ..

ولكن تلوّث هذه النفوس بتصوّرات عالم المادّة المتناقضة ، والتي يتفاعل فيها أمر السوء ووسوسة الشيطان ، يعود بهذه النفوس – التي قفزت إلى نقطة من ساحة الإيمان – باتّجاه بديل ينتمي إلى ساحة بدائل الكفر ، وبالتالي انتكست هذه النفوس عبر عودة منحني حياها إلى ساحة الكفر .. ﴿ ثُمَّ نُكِسُواْ عَلَىٰ رُءُوسِهِمْ لَقَدْ عَلِمْتَ مَا هَتَوُلاَءِ يَنطِقُونَ ﴾ ..

والنفس الإنسانيّة أثناء وجودها على أيِّ نقطة من منحني حياتما ، هي في صراع دائم مع البدائل المتاحة أمامها .. واختيارُها لبديل ما يتعلَّق بدرجة إيمانها ووعيها ..

فالنفس الكافرة تتّجه باتّجاه بدائل الكفر دون أن تُعطي أيَّ اهتمام لبدائل الإيمان ..

﴿ قَالُواْ سَوَآءً عَلَيْنَآ أَوَعَظْتَ أَمْ لَمْ تَكُن مِّنَ ٱلْوَاعِظِينَ ﴾ [الشعراء: ١٣٦]

﴿ فَلَمَّا جَآءَتُهُمْ ءَايَنتُنَا مُبْصِرَةً قَالُواْ هَنذَا سِحْرٌ مُّبِينٌ ﴿ وَجَحَدُواْ بِهَا وَالسَّلَةُ اللَّمُا وَعُلُوًا ۚ فَٱنظُرْ كَيْفَكَانَ عَنقِبَةُ ٱلْمُفْسِدِينَ ﴾ [النمل: ١٣ - ١٤]

والنفس المؤمنة تتَّجه باتِّجاه بدائل الإيمان ، مهما كانت هذه البدائل قاسية ..

﴿ قَالَ ءَامَنتُمْ لَهُ وَ قَبْلَ أَنْ ءَاذَنَ لَكُمْ اللَّهِ وَلَأُصَلِّبَنَّكُمْ فِي جُذُوعِ ٱلنَّخْلِ وَلَتَعْلَمُنَّ أَيُّنَآ فَلَأُقَطِّعَ قَ أَيْدِيكُمْ وَأَرْجُلكُمْ مِنْ خِلَفٍ وَلَأُصَلِّبَنَّكُمْ فِي جُذُوعِ ٱلنَّخْلِ وَلَتَعْلَمُنَّ أَيُّنَآ أَشَدُّ عَذَابًا وَأَبْقَىٰ ﴿ وَالْتَعْلَمُنْ أَيُّنَا أَشَدُ عَذَابًا وَأَبْقَىٰ ﴿ وَاللَّهُ عَلَىٰ مَا جَآءَنَا مِنَ ٱلْبَيِّنَتِ وَٱلَّذِى فَطَرَنَا اللَّهُ عَذَابًا وَأَبْقَىٰ ﴿ وَٱللَّهُ عَلَىٰ مَا جَآءَنَا مِنَ ٱلْبَيِّنَتِ وَٱلَّذِى فَطَرَنَا اللَّهُ عَذَابًا وَمَآ أَنتَ قَاضٍ إِنَّا عَلَيْهِ مِنَ ٱلسِّحْرِ أَوَاللَّهُ خَيْرٌ وَٱللَّهُ خَيْرٌ وَأَلْقَا كَا إِنَّا عَامَنَّا بِرَبِّنَا لِيَغْفِرَ لَنَا خَطَيَانًا وَمَآ أَكُرَهُ مَنَا عَلَيْهِ مِنَ ٱلسِّحْرِ أَوَاللَّهُ خَيْرٌ وَأَبْقَىٰ ﴾ [ط: ٧١ – ٧٧]

وهكذا نرى كيف تندفع النفس على منحني حياتها من الميلاد باتّجاه الموت في كلّ لله على منحني من الميلاد باتّجاه الموت في كلّ نقطة من للخطة ، نتيجة لمحصّلة قوّتي الجبر والاختيار ، وأنّ الإنسان مُسيَّر ومخيّر في كلّ نقطة من منحني حياته ..

فالذي قال إنَّ الإنسان مسيّر تماماً ومسلوب الإرادة ، يكونه كلامه صحيحاً إن استطاع أن يثبت أنَّه لا يملك عقلاً يميّز به بين البدائل المختلفة الموجودة في ساحة شهادته ، وأنَّ قضاء الله تعالى المنهجي الذي اختاره للبشر ، ينصاع له جميع البشر دون استثناء ..

والذي قال إنَّ الإنسان مخيّر تماماً في كلِّ شيء ، وإنَّ قوّة الجبر معدومة في حياته ، عليه أن يُثبت أنَّ القضاء الكوني الذي يحيط به ويدفعه باتّجاه مواقف الاختيار من ميلاده على موته ، هو من صنعه ويتفاعل معه عبر ساحة الشهادة بعيداً عن ساحة الغيب ..

و. كما أنَّ قوّة الجبر هي من الله تعالى ، ومتعلّقة بالقضاء الكوني الذي يحكم الإنسان عبر ساحة الغيب ، فلا يمكن لهذه القوّة أن تدفع النفس إلى الفساد .. فالفساد دائماً وأبداً يأتي عن طريق دفع قوّة اختيار النفس باتّجاه بدائل الفساد ، والابتعاد عن بدائل النفع والصلاح الموجودة في منهج الله تعالى ..

# ﴿ وَلَوِ ٱتَّبَعَ ٱلْحَقُّ أَهْوَآءَهُمْ لَفَسَدَتِ ٱلسَّمَاوَاتُ وَٱلْأَرْضُ وَمَن فِيهِنَ ۚ بَلَ أَتَيْنَهُم بِذِكْرِهِمْ فَهُمْ عَن ذِكْرِهِم مُعْرِضُونَ ﴾ [المؤمنون: ٧١]

إنَّ كسب أيدي الناس ، وعملهم وأخذهم بالأسباب باتّجاه أهوائهم البعيدة عن منهج الحق الذي يريده الله تعالى ، هو مرجع ظهور الفساد ..

## ﴿ ظَهَرَ ٱلْفَسَادُ فِي ٱلْبَرِّ وَٱلْبَحْرِ بِمَا كَسَبَتْ أَيْدِى ٱلنَّاسِ لِيُذِيقَهُم بَعْضَ ٱلَّذِى عَمِلُواْ لَعَلَّهُمْ يَرْجِعُونَ ﴾ [الروم: ٤١]

ومن هنا كان اختيار منهج الله تعالى ، هو البديل الوحيد الذي يؤدي إلى النفع والصلاح ويُبعد عن الفساد .. وهذه نتيجة طبيعيّة يقرُّ بها كلّ عقلٍ سليم ، فالذي خلق الحياة وسخّر أسبابها وأوجد فيها البدائل المختلفة ، هو ذاته عزّ وجلّ مترّل منهجه الشرعي وصراطه المستقيم ، الذي يطلب من عباده السير في نوره ، واختياره بديلاً من بين البدائل المختلفة ..

## ﴿ وَأَنَّ هَنذَا صِرَاطِي مُسْتَقِيمًا فَٱتَّبِعُوهُ ۗ وَلَا تَتَّبِعُواْ ٱلسُّبُلَ فَتَفَرَّقَ بِكُمْ عَن سَبِيلِهِ -

### ذَالِكُمْ وَصَّلَكُم بِهِ ـ لَعَلَّكُمْ تَتَّقُونَ ﴾ [الروم: ٤١]

ولو نظرنا إلى المخلوقات الأُحرى التي لا تملك عقلاً ، و لم يُنزَّل عليها منهجٌ شرعي ، أي التي لا تملك حرية الاختيار .. هل نرى في حياها أيّ فساد ؟ .. لو نظرنا إلى السماء بنجومها وكواكبها التي تسير وفق قضاء الله تعالى الكوني لها ، هل نرى في حركاها ومداراها أيّ فساد ؟ .. لو تصوّرنا أنَّ كلَّ نجم أو كوكب يسير وفق مسار يختاره بذاته ، ونتيجة قوّة بعيدة عن علم الله تعالى وحكمته .. عند ذلك ماذا نتصوَّر النتيجة ؟ ..

لو نظرنا إلى عالم النبات والحيوان في البرّ والبحر ، لرأينا أنّ الفساد دائماً وأبداً يكون نتيجة لكسب يد الإنسان ، وتوجيهه للأسباب المسخّرة لخدمته ، باتّجاه هوى نفسه ، وتصوّراته البعيدة عن منهج الحق الذي أراده الله تعالى لعباده ..

إنَّ عدم إدراك الفارق بين ما يُصيب الإنسان دون سابق علم واختيار ، وبين ما يحصل معه نتيجة اختياره ، هو ما يُبعد بعض الناس عن تصوّر الحكمة الإلهيّة في المصائب التي تُصيب الإنسان دون سابق علم واختيار ..

لقد وردت كلمة ( مصيبة ) في القرآن الكريم ( ١٠ ) مرّات ، وفي جميع هذه المرّات نراها ترتبط بكلمة ( أصاب ) أو إحدى مشتقّاتها ، و لم تأت مستقلّة عن كلمة ( أصاب ) ومشتقّاتها ولا مرّة واحدة ، وهذا يدلُّ على أنَّ المصيبة المعنيّة تتعلّق بالقضاء الكوني الذي يحكم الإنسان خارج إطار علمه واختياره ..

صحيح أنَّ المصيبة لها ارتباط بما كسبت الإنسان ، وأنَّها من المستحقّات التي حكم الله تعالى بها على الإنسان في حياته الدنيا ، وله تعلُّق بما قدّمت يداه ..

- ﴿ فَكَيْفَ إِذْ ٓ أَصَابَتْهُم مُّصِيبَةٌ بِمَا قَدَّمَتْ أَيَّدِيهِمْ ﴾ [النساء: ٦٢]
- ﴿ وَلَوْلَآ أَن تُصِيبَهُم مُّصِيبَةٌ بِمَا قَدَّمَتُ أَيْدِيهِم ﴾ [القصص: ٤٧]
- ﴿ وَمَآ أَصَابَكُم مِّن مُّصِيبَةٍ فَبِمَا كَسَبَتْ أَيْدِيكُم ﴾ [الشورى: ٣٠]

ولكنّها لا تصيب الإنسان من زاوية الاختيار المباشر الذي يريده ، ولا تعني حركات

الإنسان الإراديّة الاختياريّة .. لذلك فهي ترتبط بالقضاء الكوني ، الذي حكم به الله تعالى وفق علمه المطلق ، حيث يعلم الله تعالى ما سيختاره الإنسان بالمستقبل وما ستكسب يد هذا الإنسان ، وما يترتّب على هذا الكسب ، وترتبط أيضاً بحكمة امتحان الله تعالى لهذا الإنسان ، ولا تكون إلاّ بإذن الله تعالى ..

### ﴿ مَاۤ أَصَابَ مِن مُّصِيبَةٍ إِلَّا بِإِذْنِ ٱللَّهِ ۗ ﴾ [ التغابن : ١١ ]

فكلّ ما يصيب الإنسان من هذه المصائب ، يعلمه الله تعالى في علمه الأزلي المطلق ..

﴿ مَاۤ أَصَابَ مِن مُّصِيبَةٍ فِي ٱلْأَرْضِ وَلَا فِيۤ أَنفُسِكُمۡ إِلَّا فِي كِتَبِ مِّن قَبْلِ أَن نَّبَرَأُهَا ۚ إِنَّ ذَالِكَ عَلَى ٱللَّهِ يَسِيرٌ ۚ لِكَيْلَا تَأْسَوْاْ عَلَىٰ مَا فَاتَكُمْ وَلَا تَفْرَحُواْ بِمَا

ءَاتَنكُمْ ۗ وَٱللَّهُ لَا يُحِبُّ كُلَّ مُخْتَالٍ فَخُورٍ ﴾ [الحديد: ٢٢ - ٢٣]

والمؤمن يدرك حقيقة هذه المصائب المرتبطة بقضاء الله تعالى الكوني ، الذي يصيب الإنسان عبر ساحة الغيب ، ويدرك أنها ترتبط بحكمة الله تعالى في امتحانه .. لذلك فهو يتفاعل معها بالصبر والتقوى ..

﴿ وَلَنَبْلُونَكُم بِشَيْءِ مِّنَ ٱلْخَوْفِ وَٱلْجُوعِ وَنَقْصٍ مِّنَ ٱلْأَمْوَالِ وَٱلْأَنفُسِ وَٱلثَّمَرَاتِ ﴿ وَلَنَبْلُونَكُم بِشَيْءِ مِّنَ ٱلْخُوفِ وَالْجُوعِ وَنَقْصٍ مِّنَ ٱلْأَمْوَالِ وَٱلْأَنفُسِ وَٱلثَّمَرَاتِ وَوَبَشِرِ ٱلصَّبِرِينَ ﴾ وَالنَّم الْمُهْ قَالُواْ إِنَّا لِلَّهِ وَإِنَّا إِلَيْهِ رَاجِعُونَ ﴿ وَبَشِرِ ٱلصَّبِرِينَ ﴾ [البقرة: ١٥٥ - أُولَتَبِكَ هُمُ ٱلْمُهْتَدُونَ ﴾ [البقرة: ١٥٥ - ١٥٧]

فهذه المصائب المرتبطة بالقضاء الكوني ، وبالتالي بقوّة الجبر التي تدفع النفس على محور القضاء المنهجي القضاء الكوني ، لا تُلغي قوّة الاختيار الحرّة التي تدفع بالنفس على محور القضاء المنهجي . بل إنَّ هذه المصائب قد أصابت الإنسان لامتحانه في اختياره بين البدائل الجديدة التي أحدثتها هذه المصائب ..

ويتصوّر بعض البشر أنَّ انصياعهم لمنهج الله تعالى يُكبّل حريّتهم وحركتهم في الحياة .. ولو نظر هؤلاء إلى حقيقة الأمر ، نظرةً مرتبطةً بالعقل ، بعيدةً عن التصوّرات الملوّثة بموى

النفس الأمّارة بالسوء ، وعن وسوسة الشيطان ، لرأوا أنَّ حقيقة الأمر عكس ما تصوّروا تماماً ..

إنَّ المنهج الذي يقيد حركة الإنسان في نقطة من منحني حياته ، موجهاً احتياره باتجاه هدف محدَّد يخالف هوى النفس في تحرّكها باتجاه الآخرين ، يُقيد في الوقت نفسه حريّة جميع البشر من الاعتداء على حركة هذا الإنسان في هذه النقطة من منحني حياته .. إنَّ المنهج الذي يقيّد حركة الإنسان من الاعتداء على أموال البشر وحقوقهم وأعراضهم ، يقيّد في الوقت نفسه جميع البشر من الاعتداء على مال هذا الإنسان وحقوقه وعرضه ..

فالقيد الذي يضعه المنهج الإلهي لاختيار بديلٍ محدَّد ، من مجموعة البدائل المتوفّرة لنقطة محدَّدة من منحني سير حياة الإنسان ، هو ذاته قيدُ يكبّل جميع البشر من الاعتداء على حركة الإنسان في هذه النقطة وعبر هذا البديل ..

ويتصوّر بعض البشر أنَّ التحرّك بين إنسان وآخر وبرغبة تامّة من كليهما ، لاختيار بديل مشترك بينهما ، بعيداً عن البديل المنهجي المقابل له ، هو مسألة خارج إطار الفساد ، كالزنا مثلاً حين وقوع رغبة بين الطرفين بوجود قناعتهما ورغبتهما ..

إنَّ من يتصور ذلك يكون مصيباً (هذا عندما نتجاهل حقيقة الآخرة بثوابها وعقابها وحكمة الامتحان في الدنيا) عندما يملك بيده أسباب الحياة بشكل غير محدّد بإطار المكان والزمان ، وأن يوجّه بيده دفّة الحياة وأسبابها وقوانينها ، وفق تصوره الخاص ، باتّجاه النتيجة التي تصورها ..

فالذي تصوَّر - مثلاً - ابتعاد الإباحيّة عن الفساد ، لم يُدخل في تصوّره الكافر الفساد والأمراض التي تصيب النفس والجسد ، نتيجة ممارسة هذا التصوّر ، و لم يُدخل في تصوّره هذا الانهيار الأخلاقي والانحلال الاجتماعي والتفكّك الأسريّ الناتج عن ذلك . .

أمّا خالق الإنسان وخالق الأسباب التي تؤدّي ( إن وُجّهت بغير الجهة التي أمر الله تعالى على ) إلى الأمراض والفساد ، والعالم علماً مطلقاً بكلّ شيء ، ومُمْتَحِن الإنسان ، ومن يجزي على العمل في الآخرة ، ينهى – في منهجه – الإنسان عن ذلك ، لأنّه جلّ وعلا

يعلم تماماً النتائج التي تؤدّي إليها هذه التصوّرات ، سواء فساد الدنيا ، أم جزاء الآخرة ..

### ﴿ وَلَا تَقْرَبُواْ ٱلزِّنَيْ ۗ إِنَّهُ مَانَ فَنجِشَةً وَسَآءَ سَبِيلًا ﴾ [الإسراء: ٣٢]

إنَّ الفارق بين مناهج البشر وتصوّراتهم لحركة الحياة ، وبين منهج الله تعالى وقوانينه لهذه الحركة ، يوازي الفارق في القدرة والعلم والحكمة وكلّ الصفات ، بين هؤلاء البشر وبين الله تعالى ..

إنّ حريّة الإنسان وكرامته وسلامته ، لا تكون إلاً بانصياعه التامّ لمنهج الله تعالى ، الذي يدفع النفس ( الملتزمة به ) على منحني حياتها ، باتّجاه ساحة الإيمان التي تؤدّي به إلى السعادة في الدنيا والآخرة ..



مركز الذِّكْر للدراسات الإسلامية موقع: موقع: الكاتب والمفكِّر الإسلامي الممندس عدنان الرفاعي الممندس عدنان الرفاعي www.thekr.net adnan@thekr.net

#### العلم والوجود

- .. لو نظرنا إلى مخطَّطِ القوى التي تدفع النفس على منحني حياتها ، في البحث السابق ( الجبر والاختيار ) ، وكيفُ لو أنَّ النفس قد اختارت بدائل أُخرى ، ستسلك منحنيَّ آخر غير المنحنى الذي سلكته ، لتولَّدت في نفوسنا التساؤلات التالية :
- ا حمل حركة الحياة متعلّقة باختيار الإنسان ((ضمن حدود الاختيار المّتاحـة)) ،
   وأنَّ قوى الاختيار مستقلّة تماماً عن الرسم المسبق ، وبالتالي مستقلّة عن الجبر ..
- ٢ أم أنَّ حركة الحياة ، هي ترجمة في عالم المادة والمكان والزمان ، لما هو مرسوم
   مسبقاً ، حتى الاختيار يكون مرسوماً مسبقاً ..
- ٣ أم أنَّ منحني الحياة المرسوم نتيجة محصلة قوتي الجبر والاختيار وفق المخطط الذي رأيناه في القسم السابق هو منحن معلومٌ مسبقاً من قبَل الله تعالى ، لأنَّ علمه الكاشف (غير المؤثِّر) الذي لا يحدّه مكان ولا زمان ، يحيط إحاطة مطلقة بهذا المنحني ، قبل خلق الإنسان في هذا العالم ، دون أن يتنافى ذلك مع حرية الاختيار للإنسان ..
  - أم أن هناك وجهاً آخر للمسألة ؟ ...

للإجابة على هذه التصورات ، لا بدُّ من إدراك المسألتين التاليتين ..

أ – معنى الوجود ، وما هو الفارق بين وجودنا وبين وجود الله تعالى ..

ب – معنى العلم ، وما هو الفارق بين علمنا وعلم الله تعالى ..

#### الوجود

إنَّ وجود المخلوقات ضمن إطار المكان والزمان ، واحتجازها حيزاً ضمن هذا الإطار ، مرهون في كلِّ لحظة بقدرة الله سبحانه وتعالى وبمشيئته ..

لقد رأينا في بحث المادة ، كيف أنَّ اللبنات الأولى للمادة ، محتاجــةً في وجودهـــا إلى الطاقة التي تحرِّك عناصرها وتعطيها قوامها وخواصها ووجودها ، في عالم المادة والمكـــان والزمان .. فلولا وجود هذه الطاقة ، لتلاشت هذه اللبنات ، وبالتالي لانتهت المـــادة إلى الزوال ..

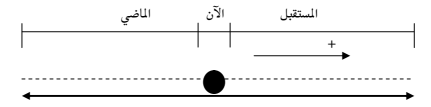
ورأينا أيضاً أنَّ الطاقة التي تعطي المادة قوامها ، هي مخلوقٌ مودعٌ في هذه المادة ، من أجل إكسابها هذا القوام .. ولو يحسب الخالق سبحانه وتعالى — في أيِّ لحظة يشاء — هذه الطاقة ، لزالت المادة وبالتالي لزال المكان الذي تسبح فيه هذه المادة ، ولتلاشي الزمان الذي يحكمها .. لذلك فالسموات والأرض محتاجةٌ من أجل وجودها في كلِّ لحظة ، إلى مقوِّمات هذا الوجود من الخالق سبحانه وتعالى .. فالله تعالى يُمسك السماوات والأرض في كلِّ لحظة من الزوال ، عن طريق إعطائها مقوِّمات هذا الوجود ، فوجودها ليس مستمدًا من ذاتما ، إنما هو بحاجة في كلِّ لحظة إلى الخالق سبحانه وتعالى ..

## ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ يُمْسِكُ ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضَ أَن تَزُولًا ۚ وَلَإِن زَالَتَاۤ إِنْ أَمْسَكَهُمَا مِنْ أَحَدِ مِّن بَعْدِه مَا اللهُ كَانَ حَلِيمًا غَفُورًا ﴾ [ فاطر : ٤١ ]

ورأينا أيضاً أنَّ إمساك الله تعالى للسماوات والأرض ، عن طريق إعطائها حيثيات هذا الوجود أتى بصيغة الاستمرارية ( يُمْسِكُ ) ، وهذا يدل على الاستمرارية والقيّوميَّة ..

إنَّ وجود الشيء مكاناً وزماناً في لحظة ما ، لا يقتضي حتمية وجوده في اللحظة التالية ، إلّا بمشيئة الله تعالى .. فحيثيّات الوجود في كلِّ لحظة وماهيّته ، هي بيد الخالق سبحانه وتعالى وبإذنه ، ومرهونةٌ بمشيئته لوجود هذا الشيء في عالم الوجود ضمن إطار المادة

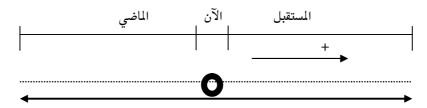
### والمكان والزمان .. ﴿ وَمِنْ ءَايَئِهِم ٓ أَن تَقُومَ ٱلسَّمَآءُ وَٱلْأَرْضُ بِأُمْرِهِ ﴾ [ الروم : ٢٥ ]



: لحظة الوجود مكاناً وزماماً بالنسبة للمخلوقات ، وترافق الخروج إلى عالم الوجود المادّي في كلِّ لحظة بإذن الله تعالى ..

ووجود المخلوقات في كلِّ لحظة ، هو وجودٌ بين عدمين .. اللحظة التي ذهبت ولا يمكن للمخلوق اللحاق بها وعيشها مرة أُخرى ، لذلك أصبحت للمخلوق في حالة العدم ، واللحظة الآتية وهي أيضاً بالنسبة له في حالة العدم ، لأنه لا يستطيع القفز إليها وعيشها قبل اللحظة التي هو فيها ، فهي خارج إطار الحياة التي يعيشها ..

وهذه اللحظة الموجودة بين عدمين ، والتي تحملنا على محور الزمن من الماضي إلى المستقبل ، لا يمكن تحديدها ، فهي صغيرة لدرجة العدم .. فلو تصورنا لها بعداً محدداً ، فهذا يعني توقف الزمن فيها ، وبالتالي توقف حركة المادة .. فالزمن مخلوق لحظي يتحرك على محور العدم ، وتُحمَل المادةُ فيه في كلِّ لحظة من العدم إلى حيز الوجود ، إنه حلقة تتحرَّك من الماضي باتجاه المستقبل على محور العدم ..



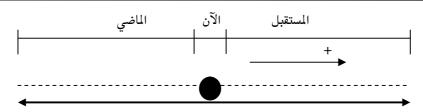
وهكذا نرى أنَّ المخلوق (عالم الوجود المخلوق المحسوس) موجودٌ فقط في اللحظة التي يعيشها – الآن – والمندفعة من الماضي باتجاه المستقبل .. فلا يمكن أن يكون موجوداً في مستقبله ، ولا يمكن أن يعكس جهة اندفاعه على محور الزمان ، فيجعلها من المستقبل باتجاه الماضي ، لأنَّ ذلك يحتاج لأن يكون مالكاً

للزمن ، وبالتالي خالقاً له ، أي أن يكون خالقاً لحيثيات وجوده هو ، وأن يكون وجودُهُ غيرَ محتاج لغيره ، وهذا مستحيل لأن المخلوقات – بما فيها الزمان – محتاجةٌ في كل لحظة إلى حيثيات وجودها من الخالق تعالى ، ولولا إعطاء الله تعالى هذه الحيثيات له في كل لحظة لزالت هذه المخلوقات ..

أما وجود الله تعالى ، فلا تحكمه مادة ولا مكان ولا زمان ، لأنَّ وجودَه غيرُ مستمدً من غيره ، ولأنَّ المكان والزمان الذين يحكمان المخلوق ، ويضعالها في كلِّ لحظة بين عدمين ، لا يحكمان الحالق عزَّ وجلَّ .. فالله تعالى موجودٌ دائماً في الماضي والحاضر والمستقبل ، وحركة الزمن من الماضي باتجاه المستقبل التي تحكم المخلوقات ، لا تحكمه ولا تحكم علمه .. إن وجود الله تعالى في المستقبل ، هو ذاته في الحاضر ، وهو ذاته في الماضي .. ووجود الله تعالى في مكان ما ، هوا ذاته وجوده في كلِّ مكان ..

إنَّ مسألة القدم مرتبطةٌ بمفهوم الزمن ، وهي مسألة موجودة فقط في تصوراتنا المحكومة لقوانين المكان والزمان ، ولا وزن لها بالنسبة لله تعالى ، لأنه غير محكوم لهذه القوانين ..

وخروج الحوادث إلى عالم الوجود الذي نحسُّ به ، هو مسألة لها قيمتها فقط بالنسبة للمخلوقات .. فعلمنا وإحساسنا بهذه الحوادث ، لا يكونان إلا بوجودنا وإيّاها ضمن إطار واحد من المكان و الزمان ، أمّا بالنسبة للخالق سبحانه وتعالى ، فلا فارق عنده بالنسبة لعلمه ورؤيته لأيِّ حادثة ، بين الزمن الذي يسبق ظهورها والزمن الذي يليه وزمن وجودها المكاني والزماني ..



: نزول الحادثة إلى عالم المكان والزمان ، ومشاهدة المخلوقات لها حين تكون معها في إطار واحد من الزمان والمكان ..

هذا بالنسبة للمخلوقات الموجودة داخل إطار المكان والزمان ، أي المخلوقات الماديّة التي تأخذ صورتما المادية في هذا العالم ، أي التي تتبدَّل صورتما من لحظة لأخرى ..

أمَّا المسائل المتعلِّقة بأمر الله تعالى ( عالم الأمر ) كالقضاء المنهجي ..

﴿ يُنَزِّلُ ٱلْمَلَتَهِكَةَ بِٱلرُّوحِ مِنْ أَمْرِهِ عَلَىٰ مَن يَشَآءُ مِنْ عِبَادِهِ ٓ أَنْ أَنذِرُوٓاْ أَنَّهُ لَآ إِلَكَ إِلَكَ اللَّهُ الللْمُوالِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللْمُواللَّهُ اللللْمُواللَّالِي اللللْمُولَا الللْمُلْمُ اللللْمُولَا الللْمُلْمُ الللْمُولَا الللْمُلْمُ اللللْمُولَا اللللْمُلْمُ الللْمُلْمُ الللْمُلْمُولُولُولَ الللْمُلْمُ الللْمُلِمُ اللللْمُولِ اللللْمُلْمُ اللللْمُلِمُ الللْمُلْمُ الللْمُل

﴿ وَيَسْعَلُونَكَ عَنِ ٱلرُّوحِ ۖ قُلِ ٱلرُّوحُ مِنْ أَمْرِ رَبِّي وَمَآ أُوتِيتُم مِّنَ ٱلْعِلْمِ إِلَّا قَلِيلًا ﴾ [ الإسراء: ٨٥]

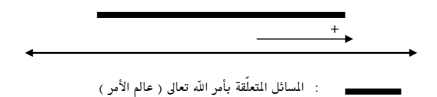
﴿ وَكَذَالِكَ أُوْحَيْنَا إِلَيْكَ رُوحًا مِّنْ أُمْرِنَا ۚ مَا كُنتَ تَدْرِى مَا ٱلْكِتَبُ وَلَا ٱلْإِيمَانُ وَلَاكِهِ مَا اللهِ مَا اللهُ مَا اللهِ مَا اللهُ اللهُ مَا اللهُ مَا اللهُ مَا اللهُ مَا اللهُ مَا اللّهُ مَا الله

فهي مسائلُ موجودةٌ دائماً بصورة واحدة ، داخل إطار المكان والزمان وخارجه ، وعلى الرغم من انعكاس صفات هذه الأمور في عالم المادة والمكان والزمان ، فالصور التي تعكس جوهر الأمور المتعلِّقة بالأمر الإلهي ، لا تتأثر بقوانين المكان والزمان ، وذلك على نفيض من المسائل المتعلِّقة بالخلق المادي ، والتي تتبدل صورتها تبعاً لانصياعها لقوانين المكان والزمان ..

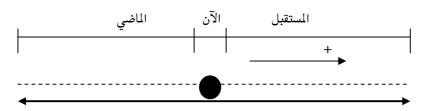
إذن هناك نوعان من المسائل ..

١ – مسائل متعلِّقة بأمر الله تعالى كالقضاء المنهجي ، وبالتالي هي خارج حكم إطار

المكان و الزمان ، وعلى الرغم من وجودها ضمن إطار المكان والزمان ، لا تكون محكومة لقوانين هذا الإطار ، ولا تتأثّر ولا تتبدَّل عبره .. وهذا لا يعني أنها تحكم هذه القوانين .. إنَّ قوانين المكان والزمان هي بيد الله تعالى ، وعدم خضوع هذه المسائل لقوانين المكان والزمان ، لا يعني أنها تحكم هذه القوانين ..



٧ - مسائل متعلّقة بخلق الله تعالى كالمادة ، وهي محكومة لقوانين المكان والزمان ، وتتأثّر بهما ، وتتبدّل تبعاً لهما وهي موجودة - في كلِّ لحظة تترل بها إلى عالم الوجود الحسّي ضمن إطار المكان والزمان - بين عدمين ، ومدفوعة - بالنسبة لإدراكنا لمفهوم الزمن وإحساسنا به - من الماضي باتجاه المستقبل ..



: المسائل المتعلّقة بخلق الله تعالى المادّي ( عالم الوجود المخلوق المحسوس )

وسواء المسائل المتعلِّقة بالخلق أو بالأمر ، تعود جميعها إلى الله سبحانه وتعالى ..

#### ﴿ أَلَا لَهُ ٱلْخَلْقُ وَٱلْأَمْنُ ۗ تَبَارَكَ ٱللَّهُ رَبُّ ٱلْعَالَمِينَ ﴾ [الأعراف: ٥٥]

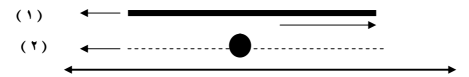
ولو أخذنا تقاطع هذين النوعين من المسائل ، لوحدنا أنه في كلِّ لحظة نرى صورةً للمادة ضمن إطار المكان والزمان – المتغيِّر – في تلك اللحظة ، وصورةً – حسب تصوُّرنا ووعينا – لانعكاس المسائل المتعلِّقة بأمر الله تعالى – التي لا تتغيَّر – في تلك اللحظة ..



ويجب ألا نجعل من وعينا وقدراتنا وتصوُّراتنا المحكومة لقوانين المكان والزمان ، قيداً يحيط بتصوُّراتنا لمعنى الوجود الإلهي لله عزَّ وجلً .. فمسألة القدم والسَّرمدية سواء بالماضي أم المستقبل لا معنى لها إلا في تصوُّر المخلوقات المحكومة لإطار المكان والزمان ..

إذن الأمور والأشياء الموجودة في علم الله تعالى ، يُنظَر إليها من زاوية الرؤية البشرية – المحكومة بإطار المادة والمكان والزمان – وفق صورتين :

- الله علم الله تعالى خارج إطار المادة والمكان والزمان وداخله ...
- حود مشاهدة لحظية في إطار المادة والمكان والزمان ، حيث نستطيع التعامل
   معها والتَّأثُر والتَّأثير بها حسب استطاعتنا ..



لقد رأينا (في بحث الإرادة والمشيئة) أنَّ إرادة الله تعالى موجودة بشكل بحرَّد عن عالم المادة والمكان والزمان ، ورأينا أيضاً (في بحث القضاء) أنَّ قضاء الله تعالى المنهجي موجود دائماً ، بغض النَّظر عن تطبيق ذلك في عالم المكان والزمان .. ومردُّ ذلك هو تعلقهما بالوجود المطلق لله تعالى .. لذلك فإرادة الله تعالى وقضاؤه المنهجي يمتدان بشكل مستمرِّ على محور الوجود الإلهى الدائم ..

( الإرادة الإلهيّة )

( القضاء المنهجي )

ورأينا أيضاً أنَّ المشيئة الإلهية هي نزول الإرادة الإلهية إلى ساحة الوجود الحسِّي لإطار المكان والزمان ، عن طريق التفاعل مع الأسباب المتعلِّقة بمسائل الخلق ، المحكومة بالإطار اللحظي للمكان والزمان ، وأنَّ مشيئة الله تعالى تحيط أيضا بمشيئة الإنسان ، التي تُتَرجم إرادتَه إلى عالم الحس والوجود .. فالمشيئة الإلهية هي الحلقة المحيطة بإطار المكان والزمان اللحظي ، المندفع على محور الوجود ، من الماضي باتجاه المستقبل ..

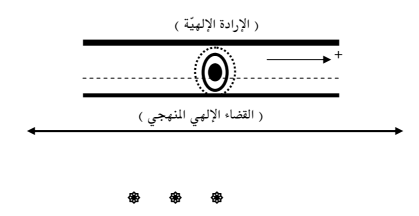


: الوجود اللحظي للمخلوقات في إطار المكان والزمان

: المشيئة الإلهيّة

: القدر الإلهي المحيط بهذه المشيئة

إذن الإرادة الإلهية تمتدُّ على خطِّ مستمرِّ ، يوازي محور الوجود الدائم لله تعالى ، وكذلك القضاء الإلهي المنهجي .. أمّا المشيئة الإلهية ، فتحيط بالوجود اللحظي للحوادث في إطار المكان والزمان ، حيث تُوجَد الأسباب التي تُخرِج إرادة هذه المشيئة إلى عالم الوجود الحسِّي ، وبالتاي وقوع الأحداث ..



#### العلم

العلمُ ( بالنسبة للمخلوقات ) هو الحقيقة الكونيّة الثابتة ، الناتجة عن اكتساب معرفة الشيء ، أو الحصول على حبره ، أو اقتفاء أثره ، أو إدراكه بالعقل ، أو مشاهدته ، أو الإحاطة النسبية بجانب من حوانبه ، أو الكشف النسبي لحالهِ خلف أغطية الغيب المقيَّد التي تمنعنا من إدراك هذه الحالة ، أو استنباط جزءِ من قوانينه ونظمه الثابتة التي تحكمه ...

وحتى تكون النسبةُ المُدرَكَةُ التي تحكم فكرنا وعقيدتنا نسبةً علميّةً وواقعةً ضمن إطار العلم ، يجب أن تكون مطابقةً للحقيقة الكونية ، المحيطة بموضوع هذه النسبة ..

أنَّ معرفة البشر وإدراكهم وفكرهم تجاه أيِّ مسألة ، تتراوح بين العلم والتقليد والأُميّة والشَّك والوهم والظَّن والجهل ... ولمعرفة حقيقة أيّ فكر أو عقيدة من هذه الأُمور ، لا بُدَّ من اعتماد الميزان التالي ..



إنَّ أول اتَّجاهين يفترق عندهما فكر البشر ورأيهم وعقيدهم تجاه المسألة المطروحة هما أ - إما ألهم لم يكتسبوا تجاهها ثقافةً أو فكراً أو رأياً أو عقيدةً ، وعندها يكونون أُميَّين بالنسبة لهذه المسألة ..

ب - أو ألهم اكتسبوا ثقافةً وفكراً وقراراً وعقيدةً تجاه هذه المسألة ، وعندها سيفترقون إلى اتجاهين :

#### ( 🏶 ) — قسم غير جازم بهذه المسألة ، وهؤلاء على ثلاث أنواع :

( 1 ) - إما أن يكون احتمال الجزم بهذه المسألة أقل من احتمال عدم الجزم بها ، وعندها يكونون في حالة شك بالنسبة لهذه المسألة ..

( ٢ ) - أو أن يكون احتمال الجزم بها يساوي احتمال عدم الجزم ، وعندها يكونون في حالة وهم بالنسبة لهذه المسألة ..

( ٣ ) - أو أن يكون احتمال الجزم بهذه المسألة ، أكبر من احتمال عدم الجزم ، وعندها يكونون في حالة الظّن بالنسبة لهذه المسألة ..

#### ( 🕸 ) قسم جازم بمذه المسألة ، وينقسم هؤلاء إلى نوعين :

- (أ) أمّا أن تكون هذه المسألة غير واقعة ، وبالتالي سيكونون في حالة جهل ، لأنهم جزموا بمسألة غير واقعة ..
- ( ب ) أو أن تكون واقعة ، وهنا سينقسم من جزم بمذه المسألة الواقعة إلى نوعين :
- ( ١ ) نوع لا يملك دليلاً على وقوع هذه المسألة ، وهؤلاء في حالة تقليد بالنسبة لهذه المسألة ..
- ( ٢ ) نوع يملك الدليل على وقوع هذه المسألة ، وهؤلاء هم في حالة علم بالنسبة لهذه المسألة ، وهم فقط الذين يعلمون علماً حقيقيّاً ..

فالعلم بالنسبة لنا كما نرى ، هو الجزم بمسألة واقعة مع امتلاك الدليل على وقوعها ، والتقليد هو الجزم بمسألة واقعة دون امتلاك دليل على ذلك ، أمّا الجهل فهو الجزم بمسألة غير واقعة ، وهو نقيض العلم .. فالفكر والعقيدة المكتسبة التي يحملها الجاهل ، غير الحقائق الثابتة التي يدركها العالم ويملك دليلاً عليها ..



وقد رأينا أنَّ العلم المكتسب - بالنسبة للبشر - يكون حقيقيًّا وهادفاً ومجدياً إذا ملك صاحبه برهاناً من إحدى الساحتين:

التي تحكم كل الله تعالى ، وتشمل جميع الصفات والنظم والنواميس ، التي تحكم كل ما يحيط بنا من أشياء مادية . .

77

٢ – ساحة كلام الله تعالى وقوله ( القرآن الكريم ) ...

وهاتان الساحتان متطابقتان تماماً ، لأنَّ القائل سبحانه وتعالى هو ذاته الخالق ..

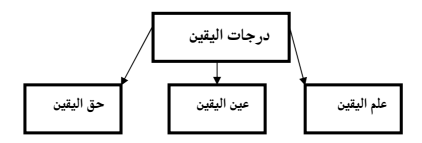
إنَّ العلم الصحيح المرتكز على الحقائق الثابتة ، يؤدِّي إلى اليقين ..

( وَكَذَ ٰلِكَ نُرِىٓ إِبْرَ ٰهِيمَ مَلَكُوتَ ٱلسَّمَاوَ ٰتِ وَٱلْأَرْضِ وَلِيَكُونَ مِنَ ٱلْمُوقِنِينَ ﴾ [ الأنعام : ٧٥ ]

﴿ وَلَوْ تَرَى ٓ إِذِ ٱلْمُجْرِمُونَ نَاكِسُواْ رُءُوسِهِمْ عِندَ رَبِّهِمْ رَبَّنَآ أَبْصَرْنَا وَسَمِعْنَا فَارْجِعْنَا نَعْمَلُ صَلِحًا إِنَّا مُوقِنُونَ ﴾ [السحدة: ١٢]

﴿ إِنَّ فِي ٱلسَّمَنُوَاتِ وَٱلْأَرْضِ لَا يَسَتِ لِلْمُؤْمِنِينَ ﴿ وَفِي خَلْقِكُمْ وَمَا يَبُثُ مِن دَابَّةٍ ءَايَنَ ۗ لِّقَوْمٍ يُوقِنُونَ ﴾ [الحاثية: ٣ - ٤]

ويقع اليقين في النفس على ثلاث درجات ..



1 - علم اليقين : ويكون بأن يحصل في النفس يقينٌ تجاه مسألة ما ، عن طريق الخبر والسماع ، كأن نقرأ كتاباً موثوقاً ، أو نسمع من أحد الثقاة عن مدينة ما ..

عين اليقين : ويكون بأن يحصل في النفس يقين تجاه هذه المسألة ، عن طريق المشاهدة بالعين ، كأن نرى صورة لهذه المدينة أو نراها عن بُعد دون أن ندخلها ..

٣ – حق اليقين ( وهو أعلى درجات اليقين ) : ويكون بأن يحصل في النفس يقينٌ تجاه هذه المسألة ، عن طريق التفاعل معها ، كأن نذهب إلى هذه المدينة ونعيش فيها .. لننظر إلى السورة القرآنية التالية ..

﴿ أَلْهَلَكُمُ ٱلتَّكَاثُرُ ۞ حَتَىٰ زُرَتُمُ ٱلْمَقَابِرَ ۞ كَلَّا سَوْفَ تَعْلَمُونَ ۞ ثُمَّ كَلَّا سَوْفَ تَعْلَمُونَ ۞ ثُمَّ لَرُونَهُمَ ٱلْمَقِينِ ۞ لَتَرَوُنَ ۗ ٱلْجَحِيمَ ۞ ثُمَّ لَتَرُونَهُمَا عَيْنَ ٱلْيَقِينِ ۞ لَتَرَوُنَ ۗ ٱلْجَحِيمَ ۞ ثُمَّ لَتُسْعَلُنَّ يَوْمَبِنِ عَنِ ٱلنَّعِيمِ ﴾ [التكاثر: ١ - ٨]

نرى من خلال هذه السورة الكريمة ، أنَّ علم اليقين يكون بالتَّصديق والإيمان الكاملين بخبر هذه المسألة ، التي يقصّها علينا القرآن الكريم ، وأنَّ ذلك يجعلنا نتصّورها ونراها عبر ما أخبرنا به القرآن الكريم ، وبعد ذلك سيأتي يوم نشاهدها بأعيننا ، ولذلك جاء النَّص القرآن ( ثُمَّ لَتَرُونَ مَا عَيْنَ ) ، لأنَّ المشاهدة ستكون بالعين ..

وحق اليقين الذي يعني دخول النفس وعيشها حقيقة المسألة ، يصوِّره النَّص القرآني التالى :

﴿ فَأَمَّا إِن كَانَ مِنَ ٱلْمُقَرَّبِينَ ﴿ فَرَوْحٌ وَرَجْحَانٌ وَجَنَّتُ نَعِيمٍ ﴿ وَأَمَّا إِن كَانَ مِنَ ٱلْمُكَذِّبِينَ أَصْحَنَبِ ٱلْيَمِينِ ﴿ وَأَمَّا إِن كَانَ مِنَ ٱلْمُكَذِّبِينَ أَصْحَنَبِ ٱلْيَمِينِ ﴿ وَأَمَّا إِن كَانَ مِنَ ٱلْمُكَذِّبِينَ أَصْحَنَبِ ٱلْيَمِينِ ﴿ وَأَمَّا إِن كَانَ مِنَ ٱلْمُكَذِّبِينَ الْصَحَنَبِ ٱلْيَمِينِ ﴾ وتصليع عنه إن هنذا لهو حَقُّ ٱلْيَقِينِ ﴿ وَتَصْلِيعُ بِأَسِم رَبِّكَ ٱلْعَظِيمِ ﴾ [الواقعة: ٨٨ – ٩٦]

إِنَّ المرحلة هنا تجاوزت الخبر (علم اليقين) والمشاهدة (عين اليقين) إلى الدحول في الجزء المقابل .. ولذلك جاء النَّص القرآني الكريم (إِن هَنذَا لَهُوَ حَقُّ ٱلْيَقِين) ..

فدر جات العلم واليقين التي ننتقل عبرها من حالة لأُخرى ، تتبع إدراكنا وإيماننا .. وما يفصل بين مرتبة وأُخرى من مراتب العلم واليقين ، هو الغيب – الذي يحجبنا عن الإدراك والشهادة – من جهة ، وانصياعنا لقوانين الزمان والمكان من جهة أُخرى ، فعلمنا ويقيننا محكومان لذلك ..

ولكن المسألة بالنسبة للخالق سبحانه وتعالى هي غير ذلك .. إنَّ علمه عزَّ وجلَّ في أي مسألة هو علم مطلق ، بعيدٌ عن قيود الغيب والمكان والزمان التي تحكم هذه المسألة ..

# ﴿ أَلَمْ تَعْلَمْ أَنَّ ٱللَّهَ يَعْلَمُ مَا فِي ٱلسَّمَآءِ وَٱلْأَرْضِ ۚ إِنَّ ذَالِكَ فِي كِتَنبٍ ۚ إِنَّ ذَالِكَ عَلَى ٱللَّهِ يَسِيرٌ ﴾ [الحج: ٧٠]

إِنَّ حدود قوَّة الفعل تتعلَّق بحدود قوَّة الفاعل .. فعلم الله تعالى يتعلَّق بصفاته وقوَّته ، وأغطية الغيب والمكان والزمان التي تُحِدُّ علمنا ويقيننا ، لا تحكم علم الله سبحانه وتعالى .. إنَّ علم الله تعالى بما سيكون في المستقبل وبما كان في الماضي ، لا يختلف عن علمه بما يكون في الحاضر ..

# ﴿ هُو ٱلْأَوَّلُ وَٱلْاَخِرُ وَٱلظُّنهِرُ وَٱلْبَاطِنُ ۖ وَهُو بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ ﴾ [الحديد: ٣]

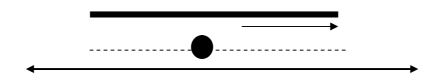
ولذلك يحدثنا الله في كتابه الكريم ، عن مسائل هي بالنسبة لنا ولانصياعنا لقوانين المكان والزمان ، تُعَدُّ غيباً لم يأت وقته بعد .. وينقلها القرآن الكريم المتعلِّق بصفات الله تعالى ، صوراً حية ماثلة أمام أعيننا على حقيقتها تماماً ، فهو يراها سبحانه وتعالى بعيداً عن أغطية الغيب وقوانين المكان والزمان ، التي تحكمنا ..

﴿ فَأَقْبَلَ بَعْضُهُمْ عَلَىٰ بَعْضِ يَتَسَآءُلُونَ ﴿ قَالَ قَآبِلٌ مِّنْهُمْ إِنِّي كَانَ لِي قَرِينُ ۞ يَقُولُ أَءِنَكَ لَمِنَ ٱلْمُصَدِّقِينَ ﴾ أَءِذَا مِتْنَا وَكُنَّا تُرَابًا وَعِظْمًا أَءِنَّا لَمَدينُونَ ۞ قَالَ هَلَ أَنتُم مُّطَّلِعُونَ ۞ فَاطَّلَعَ فَرَءَاهُ فِي سَوَآءِ ٱلجَبِيمِ ۞ قَالَ تَٱللَّهِ إِن كِدتَّ لَلْتَرْدِينِ ۞ وَلَوْلَا نِعْمَةُ رَبِّي لَكُنتُ مِنَ ٱلْمُحْضَرِينَ ﴾ [الصافات : ٥٠ – ٥٠]

إنَّ علم الله تعالى المطلق يحيط بهذه المسألة - المستقبلية بالنسبة لنا - التي رُبَّما لم يُخلق أفرادُها بعد. فهو يراها ويعلمها قبل خلق أولئك الذين تتحدَّث عنهم هذه الصورة .. ولا يحقُّ لنا أن نجعل من علمنا وتصوُّراتنا وقدراتنا ، المقيدة بإطار المكان والزمان والغيب ، قيداً على علم الله تعالى وقدرته ، وكأنَّ علم الله تعالى وقدرته ، لا حدود لها إلا ضمن الإطار الذي يستطيع عقلنا الإحاطة به وإدراكه ..

ولا بُدَّ من التَّمييز بين العلم الإلهي الكاشف ، من وجهة نظر الوجود الإلهي المطلق غير المحكوم لقوانين المكان والزمان ، وبين العلم الإلهي المُشاهد ، أثناء وجود المخلوقات ضمن

إطار المكان والزمان الذي تعيش فيه ..



: العلم الإلهي الكاشف — بالنسبة لحادثة ما — من وجهة نظر الوجود الإلهي المطلق ، غي المحكوم لقوانين المكان والزمان ، بل الحاكم لهذه القوانين ، وهو — كما نرى — يمتدّ على محور الوجود الدائم لله تعالى ..

العلم الإلهي المُشَاهِد أثناء وجود الحادثة ضمن إطار المكان والزمان الذي يحيط بالحادثة ، أي العلم الإلهي المُشاهِد للحادثة أثناء وجودها مكاناً وزماناً في عالم الحس والوجود الذي تشهده المخلوقات (عالم الوجود المخلوق المحسوس)..

فأي حادثة يعلمها الله تعالى علماً مطلقاً ، قبل نزولها إلى إطار المكان والزمان ، وأثناء وجودها فيه ، وبعد خروجها منه .. هذا العلم الإلهي هو علم مطلق بغضِّ النظر عن وجود الحادثة ضمن إطارها المكاني والزماني ، أو خارج هذا الإطار ..

أمّا العلم الإلهي بالحادثة ، أثناء نزولها إلى عالم الوجود المادي ، ضمن إطار المكان والزمان ، وعيشها عمرها في هذا الإطار .. هذا العلم هو حالة خاصّة من العلم الإلهي المطلق السابق ، فهو علم مشاهدة مكانيّة زمانيّة للحادثة أثناء وجودها ضمن إطار المكان والزمان .. وفي كتاب الله تعالى يُصوَّر هذا العلم عبر الصيغ المختلفة لكلمة (يَعْلَم) ، نعني صيغ المضارع: [[ (لِنَعْلَمَ) ، (وَلِيَعْلَمَ) ، (يَعْلَمُ) ، (لِيَعْلَمَ) ، (نَعْلَمَ) ..

﴿ وَمَا جَعَلْنَا ٱلْقِبْلَةَ ٱلَّتِي كُنتَ عَلَيْهَاۤ إِلَّا لِنَعْلَمَ مَن يَتَّبِعُ ٱلرَّسُولَ مِمَّن يَنقَلِبُ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ الرَّسُولَ مِمَّن يَنقَلِبُ عَلَىٰ عَقَبَيْهِ ﴾ [البقرة: ١٤٣]

﴿ إِن يَمْسَشَّكُمْ قَرْحٌ فَقَدْ مَسَّ ٱلْقَوْمَ قَرْحٌ مِّثَلُهُ ۚ وَتِلَّكَ ٱلْأَيَّامُ نُدَاوِلُهَا بَيْنَ ٱلنَّاسِ

وَلِيَعْلَمَ ٱللَّهُ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَيَتَّخِذَ مِنكُمْ شُهَدَآءً ﴾ [آل عمران: ١٤٠]

- ﴿ أَمْرَ حَسِبْتُمْ أَن تَدْخُلُواْ ٱلْجَنَّةَ وَلَمَّا يَعْلَمِ ٱللَّهُ ٱلَّذِينَ جَنهَدُواْ مِنكُمْ وَيَعْلَمَ ٱلصَّبِرِينَ ﴾ [آل عمران: ١٤٢]
- ﴿ وَمَاۤ أَصَابَكُمۡ يَوۡمَ ٱلۡتَقَى ٱلۡجُمۡعَانِ فَبِإِذۡنِ ٱللَّهِ وَلِيَعۡلَمَ ٱلۡمُؤۡمِنِينَ ﴾ [ آل عمران :
- ﴿ يَتَأَيُّنَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَيَبْلُوَنَّكُمُ ٱللَّهُ بِشَيْءٍ مِّنَ ٱلصَّيْدِ تَنَالُهُ ٓ أَيْدِيكُمْ وَرِمَاحُكُمْ لِيَعْلَمَ ٱللَّهُ مَن تَخَافُهُ و بِٱلْغَيْب ﴾ [المائدة: ٩٤]
  - ﴿ أَمْرَ حَسِبْتُمْ أَن تُتْرَكُواْ وَلَمَّا يَعْلَمِ ٱللَّهُ ٱلَّذِينَ جَنهَدُواْ مِنكُمْ ﴾ [التوبة: ١٦]
    - ﴿ ثُمَّ بَعَثْنَاهُمْ لِنَعْلَمَ أَيُّ ٱلْحِزْبَيْنِ أَحْصَىٰ لِمَا لَبِثُوۤاْ أَمَدًا ﴾ [الكهف: ١٢]
- ﴿ وَمَا كَانَ لَهُ عَلَيْهِم مِّن سُلْطَانٍ إِلَّا لِنَعْلَمَ مَن يُؤْمِنُ بِٱلْآخِرَةِ مِمَّنَ هُوَ مِنْهَا فِ شَكِّ وَرَبُّكَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ حَفِيظٌ ﴾ [سبأ: ٢١]
- ﴿ وَلَنَبْلُونَكُمْ حَتَىٰ نَعْلَمَ ٱلْمُجَهِدِينَ مِنكُمْ وَٱلصَّبِرِينَ وَنَبْلُواْ أَخْبَارَكُمْ ﴾ [ ممد : ٣١]

وعلم المشاهدة الخاص بالمسألة أثناء بحليها في إطارها المكاني والزماني ، هو علم تسجيلي ، حتى تكون النفس شاهدة على ذاتها يوم القيامة بعد أن تم تسجيل ما عملته في إطار المكان والزمان الاختباري .. وكما قلنا هذا العلم هو حالة خاصة من العلم الإلهي المطلق الحيط بالحادثة ، سواء وجدت في إطارها المكاني والزماني، أم لم توجد ..

.. ولننظر في قوله تعالى ..

﴿ عَالِمُ ٱلْغَيْبِ فَلَا يُظْهِرُ عَلَىٰ غَيْبِهِ ٓ أَحَدًا ﴿ إِلَّا مَنِ ٱرْتَضَىٰ مِن رَّسُولٍ فَإِنَّهُ و يَسْلُكُ مِنْ بَيْنِ يَدَيْهِ وَمِنْ خَلْفِهِ عَرَصَدًا ﴿ لِيَعْلَمَ أَن قَدْ أَبْلَغُواْ رِسَالَتِ رَبِّهِمْ وَأَحَاطَ

# بِمَا لَدَيْمِمْ وَأُحْصَىٰ كُلُّ شَيْءٍ عَدَدًا ﴾ [ الحن: ٢٦ - ٢٨ ]

.. الله تعالى هو عالم الغيب ، ولا يُظهر على غيبه المُطلَق (غَيْبِهِ ) أحداً ، فغيب الله تعالى المُطلق لا تُوجَد له مقدّمات بين أيدينا في عالمنا المحسوس نستطيع الانطلاق منها نحوه ... وما نراه أنَّ كلمة (غَيْبِهِ ) ، لا تحمل صيغة العموم ، فهي لفظ مفرد مضاف ، حيث يُضاف الغيب لله تعالى .. وهذا الغيب المُطلق (غَيْبِهِ ) قد يُظهر الله تعالى .. وهذا الغيب المُطلق (غَيْبِهِ ) قد يُظهر الله تعالى جانباً منه لمن ارتضى من رسول (إلا مَن آرتَضَىٰ مِن رَسُولٍ ) ..

.. وفي ورود صيغة (رَّسُولِ) بيانٌ أنَّ الأمر يتعلَّقُ برسالة الله تعالى للبشر ، بمعنى أنَّ الغيب المُطلق هذا قد يكون جانبٌ منه متضمّناً في نصِّ الرسالة ، بمعنى أنَّه موجود في باطن نصوص الكتاب السماوي وظاهره .. فالكتب السماويّة تحملُ الكثير من الأمور الغيبيّة كأمور الآخرة وغيرها ..

.. وفي قوله تعالى ﴿ إِلَّا مَنِ ٱرْتَضَىٰ مِن رَّسُولٍ فَإِنَّهُ وَيَسْلُكُ مِنْ بَيْنِ يَدَيْهِ وَمِنْ خَلْفِهِ وَرَصَدًا ﴾ نرى أنّه وحّد الرسول ﴿ رَّسُولٍ ﴾ ، ثم جمع في قوله تعالى ﴿ لِيَعْلَمَ أَن قَدْ أَبْلَغُواْ رِسَطَنت رَبِّهِم ﴾ ، وفي ذلك إشارة إلى أنَّ العبارة القرآنيّة ﴿ إِلَّا مَنِ ٱرْتَضَىٰ مِن رَّسُولٍ ﴾ تتعلَّق بالرسالات السماويّة بما تحمله من أُمور غيبيّة ، وأنَّ العبارة القرآنيّة ﴿ لِيَعْلَمَ أَن قَدْ أَبْلَغُواْ رِسَطَنت رَبِّم ﴾ تتعلَّق بالرسل عليهم السلام المُكلَّفين بإبلاغ تلك الرسالات وتلك الأمور المتضمّنة فيها ..

.. وقوله تعالى ﴿ فَإِنَّهُ يَسْلُكُ مِنْ بَيْنِ يَدَيْهِ وَمِنْ خُلْفِهِ عَرَصَدًا ﴾ يحمل بياناً في حفظ الله تعالى لرسالاته ، بأنَّه يسلُك من بين يديها ومن خلفها رصداً .. وكل ذلك ليشهد الله تعالى مشاهدة مكانيّة زمانيّة أنَّ رسالاته التي أرادها قد تمَّ إبلاغُها ﴿ لِيَعْلَمَ أَن قَدْ أَبْلَغُواْ رَسَلَت رَبِّم ﴾ .. فالرسالات التي حفظها الله تعالى وسلك من بين يديها ومن

خلفها رصداً ، والتي تحمل بأعماقها جزءاً من غيب الله تعالى الذي لم يُظهر عليه أحداً ، يريد الله تعالى أن يشهد مشاهدة مكانيّة زمانيّة إبلاغ هذه الرسالات في هذا العالم ..

.. إذاً .. الغيب الذي لا يُظهره الله تعالى على أحد ، استثنى منه ما يُضمّنه في رسالاته التي أرسلها عبر سله عليهم السلام ، وهذا لا يعني أبداً أنَّ أنبياء الله تعالى أو غيرهم يعلمون الغيب .. فقوله تعالى ﴿ قُل لا أَقُولُ لَكُمْ عِندِى خَزَآبِنُ اللهِ وَلاَ أَعْلَمُ ٱلْغَيْبَ وَلاَ أَقُولُ لَكُمْ إِنِي مَلَكُ إِن ٱتّبِعُ إِلاَ مَا يُوحَى إِلَى ۚ ﴾ [الأنعام : ٥٠] ، وقوله تعالى ﴿ قُل لاَ أَمْلِكُ لِنَفْسِى نَفْعًا وَلاَ ضَرًّا إِلّا مَا شَآءَ ٱللهُ ۚ وَلَوْ كُنتُ أَعْلَمُ ٱلْغَيْبَ لاَ سُتَكَنَرُتُ مِن ٱلْخَيْرِ وَمَا مَسْنِي ٱلسُّوءُ ۚ إِن أَنا إِلا مَا شَآءَ ٱللهُ ۚ وَلَوْ كُنتُ أَعْلَمُ ٱلْغَيْبَ لاَ سُتَكَنَرُتُ مِن ٱلْخَيْرِ وَمَا مَسْنِي ٱلسُّوءُ ۚ إِن أَنا إِلاَ مَا شَآءَ ٱللهُ وَلَوْ كُنتُ أَعْلَمُ ٱلْغَيْبَ لاَ سُتَكَنَرُتُ مِن ٱلْخَيْرِ وَمَا مَسْنِي ٱلسُّوءُ ۚ إِنْ أَنا إلاّ نَذِيرٌ وَيَشِيرٌ لِقَوْمِ يُؤْمِنُونَ ﴾ [الأعراف : ٨٨] ، وقوله تعالى ﴿ قُلْ مَا كُنتُ بِدْعًا مِن ٱلرُّسُلِ وَمَآ أَنا إلاّ نَذِيرٌ مُبِينٌ ﴾ [ هود : ٣١] ، وقوله تعالى ﴿ قُلْ مَا كُنتُ بِدْعًا مِن ٱلرُّسُلِ وَمَآ أَنا إلاّ نَذِيرٌ مُبِينٌ ﴾ [ أَدُرِى مَا يُفْعَلُ بِي وَلَا بِكُر لَهُ إِنْ أَتَبِعُ إِلّا مَا يُوحَى إِلَى وَمَآ أَنا إلاّ نَذِيرٌ مُبِينٌ ﴾ [ الأحقاف : ٩] ، لأكبر دليلٍ على أنَّ علم الغيب وما سيكون لا يعلمه حتى الأنبياء عليهم السلام ..

.. إذاً .. قوله تعالى ﴿ عَلِمُ ٱلْغَيْبِ فَلَا يُظْهِرُ عَلَىٰ غَيْبِهِ ٓ أَحَدًا ﷺ إِلَّا مَنِ ٱرْتَضَىٰ مِن رَّسُولٍ فَإِنَّهُ مِنَ لَكُ مِنْ بَيْنِ يَدَيْهِ وَمِنْ خَلْفِهِ وَرَصَدًا ﷺ لِّيَعْلَمَ أَن قَدْ أَبْلَغُواْ مِن رَّسُولٍ فَإِنَّهُ مِن لَكُ مِنْ بَيْنِ يَدَيْهِ وَمِنْ خَلْفِهِ وَرَصَدًا ﷺ لِيَعْلَمَ أَن قَدْ أَبْلَغُواْ وَسَلَنتِ رَبِّهِمْ وَأَحَاطَ بِمَا لَدَيْمِ مْ وَأَحْصَىٰ كُلَّ شَيْءٍ عَدَدًا ﴾ [الحن : ٢٦ - ٢٨] ، لا يعني أنَّ النبي ﷺ وغيره من الأنبياء كانوا يعلمون الغيب ..

.. ولما كان علم الله تعالى المطلق ، ووجوده المطلق في المستقبل والماضي – بالنسبة لنا – هو ذاته في الحاضر ، فإنَّ تسخير الله تعالى للأسباب التي يستطيع الإنسان الأحذ بما ، ومنحه الخيارات المتاحة أمامه في كلِّ نقطة من منحني حياته ، يتناسب مع علم الله تعالى المطلق بما سيختاره الإنسان في هذه النقطة من منحني حياته ..

فعلم الله تعالى المطلق الكاشف المجرّد عن تجلّي الحادثة في إطارها المكاني والزماني .. نراه حليّاً في الصور القرآنيّة التالية .. حيث يُصوَّر هذا العلم في كتاب الله تعالى عبر الصيغ المختلفة لكلمة ﴿ عَلِمَ ﴾ ،، ﴿ وَعَلِمَ ﴾ ،، ﴿ وَعَلِمَ ﴾ ،، ﴿ وَعَلِمَ ﴾ ،، ﴿ وَعَلِمَ ﴾ .. [] ..

﴿ عَلِمَ ٱللَّهُ أَنَّكُمْ كُنتُمْ تَخْتَانُونَ أَنفُسَكُمْ فَتَابَ عَلَيْكُمْ ﴾ [البقرة: ١٨٧]

﴿ عَلِمَ ٱللَّهُ أَنَّكُمْ سَتَذْكُرُونَهُنَّ ﴾ [ البقرة : ٢٣٥ ]

﴿ وَلَوْ عَلِمَ ٱللَّهُ فِيهِمْ خَيْرًا لَّأَسْمَعَهُمْ ۗ } [ الأنفال : ٢٣ ]

﴿ ٱلْكُنَ خَفَّفَ ٱللَّهُ عَنكُمْ وَعَلِمَ أَنَّ فِيكُمْ ضَعْفًا ﴾ [ الأنفال : ٦٦ ]

﴿ فَعَلِمَ مَا فِي قُلُوبِهِمْ فَأَنزَلَ ٱلسَّكِينَةَ عَلَيْهِمْ وَأَثَنبَهُمْ فَتْحًا قَرِيبًا ﴾ [الفتح: ١٨]

﴿ فَعَلِمَ مَا لَمْ تَعْلَمُواْ فَجَعَلَ مِن دُونِ ذَالِكَ فَتْحًا قَرِيبًا ﴾ [ الفتح: ٢٧ ]

﴿ عَلِمَ أَن لَّن تُحَصُّوهُ فَتَابَ عَلَيْكُمْ ۖ فَٱقْرَءُواْ مَا تَيَسَّرَ مِنَ ٱلْقُرْءَانِ ۚ عَلِمَ أَن سَيَكُونُ مِنَ اللَّهِ الْفَرْءَانِ ۚ عَلِمَ أَن سَيَكُونُ مِن اللَّهِ اللهِ مَا لَا مَا يَكُونُ مِن اللهِ مَا ٢٠ ]

إذاً .. في كتاب الله تعالى نرى أنَّ دلالات الصور القرآنيّة المحيطة بكلمة (عَلِمَ) بصيغة بصيغة الماضي ، تختلف عن دلالات الصور القرآنيّة المحيطة بكلمة (يَعْلَم) بصيغة المضارع .. فصيغة الماضي – كما رأينا – تصوِّر علمَ الله تعالى الكاشف المحرّد أزلاً .. وصيغة المضارع أقرب إلى دلالة علم الله تعالى المتعلّق بالمشاهدة للحادثة أثناء وقوعها في عالمها المكاني والزماني ، تلك الحادثة التي علمها الله تعالى أزلاً قبل حدوثها ووجودها في عالمها الحادث ..

.. لننظر إلى مسألة الساعة ، كحادثة موجودة في علم الله تعالى الكاشف المطلق ، وفي علمه المُشاهد ضمن إطارها المكاني والزماني ..

﴿ يَسْعَلُونَكَ عَنِ ٱلسَّاعَةِ أَيَّانَ مُرْسَلَهَا ۚ قُلْ إِنَّمَا عِلْمُهَا عِندَ رَبِّي ۗ لَا يُحَلِّيهَا لِوَقْبَهَآ إِلَّا هُوَ ۚ ثَقُلَتْ فِي ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضِ ۚ لَا تَأْتِيكُرْ إِلَّا بَغْتَة ۗ يَسْعَلُونَكَ كَأَنَّكَ حَفِيٌّ عَنْهَا ۖ قُلْ هُوَ أَقُلَتْ فِي ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضِ ۚ لَا تَأْتِيكُرْ إِلَّا بَغْتَة ۗ يَسْعَلُونَكَ كَأَنَّكَ حَفِيٌّ عَنْهَا ۖ قُلْ اللهِ وَلَكِنَ أَكْبَالُ لَا يَعْلَمُونَ ﴾ [الاعراف: ١٨٧]

نرى أنَّ هناك علماً إلهياً مطلقاً كاشفاً ، يحيط بهذه المسألة إحاطة مطلقة ، سواء قبل حدوثها في عالم الوجود المكاني والزماني ، أم أثناء حدوثها ، أم بعد ذلك .. فهو سبحانه وتعالى يراها ، بعيداً عن قوانين المكان والزمان والغيب ..

- ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ عِندَهُ وعِلْمُ ٱلسَّاعَةِ ﴾ [لقمان: ٣٤]
- ﴿ يَسْعَلُكَ ٱلنَّاسُ عَنِ ٱلسَّاعَةِ ۖ قُلْ إِنَّمَا عِلْمُهَا عِندَ ٱللَّهِ ۚ ﴾ [ الأحزاب: ٦٣ ]
  - ( إِلَيْهِ يُرَدُّ عِلْمُ ٱلسَّاعَةِ ﴾ [ فصّلت : ٤٧ ]
  - (وَعِندَهُ عِلْمُ ٱلسَّاعَةِ ﴾ [الزحرف: ٥٥]

إن علم الساعة يأتي دائماً مرتبطاً بعلم الله تعالى فقط .. هذا العلم الذي لا سبيل للمخلوقات إلى إدراك أيّ جانب منه ، لأنه عند الله تعالى خارج إطار المادة والمكان والزمان .. لذلك فهو من علم الله تعالى المطلق ..

وهناك علمٌ إلهيٌّ مُشاهدٌ لهذه المسألة أثناء تحلِّيها في ساحة الوجود المكاني والزماني ..

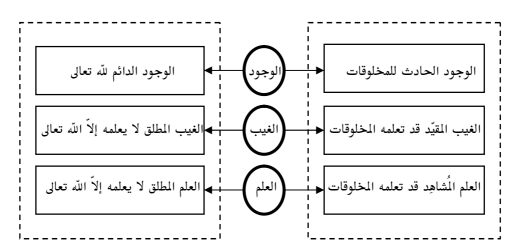
﴿ لَا يَجُلِّيهَا لِوَقْتِهَآ إِلَّا هُوَ ۚ ثَقُلَتْ فِي ٱلسَّمَاوَاتِ وَٱلْأَرْضِ ﴾ [الأعراف: ١٨٧]

**←** 

: العلم الإلهي المطلق الكاشف للساعة ..

: العلم الإلهي المُشَاهِد لتجلّي الساعة في إطار وجودها المكاني الزماني ..

ولو عدنا إلى بحث الغيب ، وبصورة خاصة إلى نوعي الغيب .. الغيب المطلق الذي لا يعلمه إلى الله تعالى ، والغيب المقيَّد الذي يُمكن المخلوقات إدراكه إذا توفَّرت لها الشروط المادية المناسبة .. ولو نظرنا – في هذا البحث – إلى نوعي الوجود .. الوجود الدائم الذي يتَّصف به الله تعالى ، والوجود الحادث الذي تتصف به المخلوقات .. ولو نظرنا أيضاً – في هذا البحث – إلى العلم المطلق الذي يعلمه الله تعالى ، بغضِّ النظر عن وجود الحوادث في ساحة المكان والزمان وتفاعلها مع الأسباب في هذا الإطار ، وإلى العلم المشاهد للحوادث أثناء وجودها في إطارها المكاني والزماني .. لو نظرنا بعمق إلى كلِّ ذلك ، لرأينا أن شقي كلِّ من المسائل الثلاث ، يرتبط بعضها ببعض ارتباطاً تاماً ..



#### ( عالم المادّة والمكان والزمان ) ( الوجود المطلق لله تعالى )

وبناءً على إدراكنا لمسألتي الوجود والعلم ، نرى أنَّ اختيار بديل ما – في نقطة من نقاط المستقبل على منحني الحياة – والانتقال إلى نقطة أخرى تتعلَّق بهذا البديل ، هو مسألة بالنسبة لنا تُعدُّ غيباً ، لانّ وجودنا لا يكون إلاّ في لحظة الآن .. لكن بالنسبة للخالق سبحانه وتعالى ، الموجود وجوداً مطلقاً في كلِّ مكان وزمان ، فلا تُعجزه رؤية البديل الذي ستختاره النفس في كلِّ نقطة من منحني حياها ، ولا تُعجزه رؤية منحني الحياة بأسره من الميلاد حتى الموت ، قبل وجود الإنسان في عالم المادة والمكان والزمان ،

وقبل إيجاد الله تعالى للأسباب والبدائل المتاحة في كل نقطة من حياة الإنسان في هذا العالم ... وبعد ذلك ..

إن إحاطة كل نفس ببدائلها الخاصة بها في كلِّ نقطة من منحني حياتها ، يتعلق بالحكمة الإلهية في اختبار هذه النفس في هذه النقطة ، فالله تعالى يعلم (علماً مطلقاً) غاية النفس في كلِّ نقطة من نقاط حياتها ، لذلك وبهدف الاختبار الذي خلقت الدنيا من أجله ، تم اختيار قوى الجبر والبدائل المناسبة لكل نقطة من منحني حياتها ..

وإنّ عدم تقدير المخلوقات لله تعالى حق قدره ، وعدم الإيمان الكامل بعظمته وقدرته ، وعدم تتريهه عن المخلوقات العاجزة أمام مسائل الغيب والمكان والزمان ، ووضع تصورات البشر وعلمهم وإدراكهم ووعيهم قيداً على علم الله تعالى وقدرته ... كلّ ذلك يقود بعض الناس إلى عدم إدراك استقلالية علم الله تعالى ووجوده ، عن قيود الغيب والمكان والزمان التي تحكمنا ..

# ﴿ مَا قَدَرُواْ ٱللَّهَ حَقَّ قَدْرِهِ مَ ۗ إِنَّ ٱللَّهَ لَقُوعتُ عَزِيزٌ ﴾ [الحج: ٧٤]

ولو عدنا إلى التصورات الأربعة في بداية هذا البحث ، ونظرنا إليها كلَّ على حدة لوحدنا :

1 - إن من تصور أن منحني الحياة يتعلَّق باحتيار الإنسان - ضمن حدود الاحتيار المتاحة - وأن قوى الاحتيار مستقلَّة عن الرسم والجبر المسبق ، فتصوره من الزاوية التي يعيشها الإنسان في حياته الدنيا ، ومن زاوية الثواب والعقاب ، يكون صحيحاً .. فالدنيا دار امتحان ، والامتحان يقتضي الحرّية الكاملة في الاحتيار ، وبناءً على هذا الاحتيار الحرّية الحساب في الآخرة ..

فحاشا لله عزَّ وحل أن يُحاسب أحداً على مسألة أجبرها عليه ، و لم يخترها بنفسه .. ولو شاء الله تعالى فرض شيء من ذلك على الناس وإحبارهم عليه لما أعجزه ذلك ..

#### ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَظْلِمُ ٱلنَّاسَ شَيًّا وَلَكِكَنَّ ٱلنَّاسَ أَنفُسَهُمْ يَظْلِمُونَ ﴾ [ يونس : ٤٤ ]

﴿ لَعَلَّكَ بَلِخِعٌ نَّفْسَكَ أَلَّا يَكُونُواْ مُؤْمِنِينَ ﴿ إِن نَّشَأْ نُنَزِّلْ عَلَيْهِم مِّنَ ٱلسَّمَآءِ ءَايَةً

#### فَظَلَّتْ أَعْنَلُقُهُمْ لَهَا خَنضِعِينَ ﴾ [الشعراء: ٣ - ٤]

٢ - ومن تصور ( بعد إدراكه التام للتَّصور السابق ، وللحرية التّامّة لاختيار الإنسان ) أن حركة الإنسان فوق منحني حياته ، هي ترجمة في عالم المادة والمكان والزمان ، لما هو موجود مسبقاً في علم الله تعالى ، وأنَّ ذلك مقدَّرٌ في أمِّ الكتاب ، فتصورُره صحيح ...

#### ﴿ وَمَا مِنْ غَايِبَةٍ فِي ٱلسَّمَآءِ وَٱلْأَرْضِ إِلَّا فِي كِتَنبٍ مُّبِينٍ ﴾ [ يونس : ٤٤ ]

٣ – ومن تصور أنَّ منحني الحياة ، هو منحن معلومٌ مسبقاً من قِبَلِ الله تعالى ، ومقدَّرُ في أُمِّ الكتاب ، دون أن يُنافي ذلك حرِّية الاحتيار للإنسان ، لأنَّ العلم المطلق والوجود المطلق لله تعالى يحيطان بكلِّ شيء ، فهذا التَّصوُّر أيضاً صحيح ، وناتج عن إدراك مسائل المكان والزمان والغيب ..

﴿ وَعِندَهُ مَفَاتِحُ ٱلْغَيْبِ لَا يَعْلَمُهَا إِلَّا هُوَ ۚ وَيَعْلَمُ مَا فِي ٱلْبَرِّ وَٱلْبَحْرِ ۚ وَمَا تَسْقُطُ مِن وَرَقَةٍ إِلَّا يَعْلَمُهَا وَلَا حَبَّةٍ فِي ظُلُمَتِ ٱلْأَرْضِ وَلَا رَطْبٍ وَلَا يَابِسٍ إِلَّا فِي كِتَنبِ مِن وَرَقَةٍ إِلَّا يَعْلَمُهَا وَلَا حَبَّةٍ فِي ظُلُمَتِ ٱلْأَرْضِ وَلَا رَطْبٍ وَلَا يَابِسٍ إِلَّا فِي كِتَنبِ مِن وَرَقَةٍ إِلَّا يَعْلَمُهَا وَلَا حَبَّةٍ فِي ظُلُمَتِ ٱلْأَرْضِ وَلَا رَطْبٍ وَلَا يَابِسٍ إِلَّا فِي كِتَنبِ مُنْ وَاللَّهُ عَلَيْهُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَيْهِ إِلَّا إِلَّا فِي كِتَنبِ مُنْ وَرَقَةٍ إِلَّا يَعْلَمُهُمْ اللَّهِ فَلَهُ عَلَيْهُ مَا إِلَّا فِي كِتَنبِ مِن وَرَقَةٍ إِلَّا يَعْلَمُهُمْ اللَّهِ عَلَيْهُ مَا وَلِلْ مَا عَلَيْهِ إِلَّا عَلَيْهِ إِلَّا إِنْ عَلَيْهِ إِلَّا عَلَيْهِ إِلَّا يَعْلَمُهُمْ اللَّهِ اللَّهِ عَلَيْهُ إِلَّا عَلَيْهِ إِلَّا يَعْلَمُهُمْ اللَّهُ عَلَيْهِ إِلَّا يَعْلَمُهُمْ اللَّهِ اللَّهُ عَلَيْهِ إِلَّا عَلَيْهِ إِلَّا يَعْلَمُهُمْ اللَّهُ عَلَيْهِ إِلَّا يَعْلَمُ عَلَيْهِ إِلَّا يَعْلَمُهُمْ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ إِلَّا عَلَا مَا عَلَيْهُ وَلَا عَلَيْهِ إِلَّا يَعْلَمُ عَلَيْكُوا لَهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ إِلَّا يَعْلَمُ عَلَا مُنْ إِلَّا عَلَيْنِ إِلَّا عَلَيْكُونِ إِلَّا لَا عَلَيْمِ إِلَّا عَلَيْنِ إِلَّا عَلَيْهِ إِلَّا يَعْلَمُ عَلَا مُعَامِ اللَّهُ عَلَيْ فَالْتِكُمْ عَلَا عَلَيْكُوا عَلَيْكُوا عَلَيْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُوا عَلَيْ

\$ - ومن تصوَّر (إضافة لتصوُّره التَّصوُّرات الثلاث السابقة) أنَّ هناك وجهاً للمسألة لا يمكن إدراكه ، يتعلَّق بصفات الله تعالى التي لا يمكن للمخلوقات الإحاطة بها ، وإدراك ماهيتها ، وأنه لا يمكن لنا الوصول إلى عمق حكمة الله تعالى وعدله ، فتصوُّره أيضاً صحيح ، لأنه نابع من الإيمان بقدرة الله تعالى ، التي لا يمكن للمخلوقات الإحاطة بها ..

﴿ فَلَا تَضْرِبُواْ لِلَّهِ ٱلْأَمْثَالَ ۚ إِنَّ ٱللَّهَ يَعْلَمُ وَأَنتُمْ لَا تَعْلَمُونَ ﴾ [ النحل : ٧٤ ]

لننظر إلى الصورتين القرآنيتين التاليتين ..

﴿ قَالَتْ رُسُلُهُمْ أَفِي ٱللَّهِ شَكُّ فَاطِرِ ٱلسَّمَاوَاتِ وَٱلْأَرْضِ ۖ يَدْعُوكُمْ لِيَغْفِرَ لَكُم مِّن ذُنُوبِكُمْ وَيُؤَخِّرَكُمْ إِلَى ٓ أَجَلِ مُسَمَّى ﴾ [ابراهيم: ١٠]

﴿ قَالَ يَنقَوْمِ إِنِّي لَكُمْ نَذِيرٌ مُّبِينُّ ﴿ أَنِ آعْبُدُواْ ٱللَّهَ وَٱتَّقُوهُ وَأَطِيعُونِ ﴿ يَغْفِرْ لَكُمْ

# مِّن ذُنُوبِكُرْ وَيُؤَخِّرْكُمْ إِلَىٰٓ أَجَلِ مُّسَمَّى ۚ إِنَّ أَجَلَ ٱللَّهِ إِذَا جَآءَ لَا يُؤَخَّرُ ۖ لَوْ كُنتُمْ تَعْلَمُونَ ﴾ [نرح: ٢ - ٤]

إنَّ مسألة النجاة والهلاك في الدنيا ترتبط ارتباطاً تاماً (كما تصوِّره الآيات الكريمة) بعمل هؤلاء الأقوام، ومدى التزامهم وعصيالهم لمنهج الله تعالى .. وإنَّ منحنى حياة كلِّ واحد منهم، يرتبط بخياراته وطاعته وعصيانه لهذا المنهج .. ولذلك قالت لهم رسلهم إلهم إن التزموا بمنهج الله تعالى ، فإنَّ نتيجة ذلك أنَّ الله تعالى سيغفر لهم ذنوبهم، ولا يهلكهم، وبالتاي سيؤخرهم الله تعالى إلى أجل مسمّى .. فهذه النتائج تتعلق بمقدمالها التي هي عبادة الله تعالى وطاعة رسله، وهذه المقدمات يُقبل عليها هؤلاء الأقوام بحريّة تامّة .. هذه هي المسألة من الزاوية التي ينظر منها الإنسان ، المنصاع لقوانين المكان والزمان ، ولارتباط النتائج بمقدمالها ..

ولكنَّ المسألة من الزاوية التي يعلمها الله تعالى علماً مطلقاً كاشفاً ، هي مسألة معلومة مسبقاً ، وما سيختاره هؤلاء ، وبالتالي إلى أيِّ نتيجة سيصلون ، يعلمه الله تعالى مسبقاً ، دون أن يتعارض ذلك مع حرية الاختيار التامة للإنسان ، ومع علاقة النتائج بمقدماتها .. فهل يعجز الله تعالى قبل خلق نوح عليه السلام وقومه ، أن يعلم أنَّ قوم نوح سوف لا ينصاعون لمنهج الله تعالى ، وبالتالي سينال عقاب الغرق ن وسيدخلون النار نتيجة عصيالهم هذا ؟ ..

فالأجل المسمى الذي سيؤخّر إليه قوم نوح ، لو أهم عبدوا الله تعالى واتبعوا منهجه .. ( قَالَ يَنقَوْمِ إِنِّي لَكُرْ نَذِيرٌ مُّبِينٌ ﴿ أَنِ ٱعْبُدُواْ ٱللّهَ وَٱتّقُوهُ وَأَطِيعُونِ ﴿ يَغْفِرْ لَكُمْ مِّن لَكُرْ مَذِي يَغْفِرْ لَكُمْ مِّن اللّهِ عَن إتباعهم لخيار آخر غير الخيار الذي اختاروه ..

وإنَّ أيَّ خيار آخر من الممكن أن يختاروه ، سيؤدّي إلى مرور نفس كلِّ واحدٍ منهم فوق منحنٍ يختلف عن المنحني الذي سلكته أنفسهم نتيجة الخيار الذي اختاروه .. وبالتالي

فالأجل الذي يرتبط بذلك ، سيختلف عن الأجل الذي حصل ..

والله تعالى بعلمه المطلق الكاشف يرى ويعلم قبل خلقهم ، المنحني الذي ستسلكه نفس كلِّ واحدٌ منهم بإرادته ، والذي يرتبط بأجله ، وهو الأجل المسمّى عند الله تعالى خارج إطار المكان والزمان ..

ونرى أنَّ كلمة ( مُّسَمَّى ) وهي بمعنى موصوف ومُحدَّد ، ترد في جميع مواضعها في القرآن الكريم مرتبطةً بكلمة ( أَجَلِ ) .. لقد وردت (٢١ ) مرّة ، وجاءت فيها جميعاً مرتبطة بكلمة ( أَجَلِ ) ، ولم تأتِ ولا مرة واحدة مستقلة عن هذه الكلمة ..

إنَّ علينا أن نميِّز بين وجهين من الأجل المسمّى:

الأجل المسمّى من زاوية العلم الإلهي المطلق ، وهو أجلٌ معلومٌ مسبقاً ، وموصوف ومكتوب في أُمِّ الكتاب ، لأنه يرتبط بعلم الله تعالى الكاشف .. وبالتالي فساحته في عالم ما فوق المادة والزمان المكان ..

﴿ وَلَوْلَا كَلِمَةٌ سَبَقَتْ مِن رَّبِّكَ لَكَانَ لِزَامًا وَأَجَلٌ مُّسَمَّى ﴾ [طه: ١٢٩]

﴿ وَيَسْتَعْجِلُونَكَ بِٱلْعَذَابِ ۚ وَلَوْلَآ أَجَلٌ مُسَمَّى لَجُآءَهُمُ ٱلْعَذَابُ وَلَيَأْتِيَنَّهُم بَغْتَةً وَهُمْ لَا يَشْعُرُونَ ﴾ [العنكبوت: ٥٣]

﴿ وَلَوْلَا كَلِمَةٌ سَبَقَتْ مِن رَّبِّكَ إِلَى أَجَلٍ مُّسَمَّى لَّقُضِىَ بَيْنَهُمْ ﴾ [الشورى: ١٤]

فلو كان الأجل المسمّى المعلوم مسبقاً – بالنسبة لله تعالى والمكتوب عند الله تعالى – يُحدِّد من الزاوية التي ينظر منها الناس ، ويرتبط بتصوُّراتهم لعلاقة النتائج بمقدماتها ، لما أُخِّر إلى وقته المحدِّد عند الله تعالى ولقضى إليهم أجلهم هذا قبل وقته ..

﴿ \* وَلَوْ يُعَجِّلُ ٱللَّهُ لِلنَّاسِ ٱلشَّرَّ ٱسْتِعْجَالَهُم بِٱلْخَيْرِ لَقُضِىَ إِلَيْهِمْ أَجَلُهُمْ ﴾ [يونس : ١١]

ولكنَّ المسألة محدَّدة تماماً عند الله تعالى في كتاب محدَّد معلوم يرتبط بعلم الله تعالى

المطلق ..

﴿ وَمَا كَانَ لِنَفْسِ أَن تَمُوتَ إِلَّا بِإِذْنِ ٱللَّهِ كِتَبًّا مُّؤَجَّلًا ۗ ﴾ [آل عمران: ١٤٥] ﴿ وَلَوْ يُؤَاخِذُ ٱللَّهُ ٱلنَّاسَ بِظُلْمِهِمِ مَّا تَرَكَ عَلَيْهَا مِن دَآبَّةٍ وَلَلِكِن يُؤَخِّرُهُمْ إِلَىٰ أَجَلِ مُّسَدًى أَفَإِذَا جَآءَ أَجَلُهُمْ لَا يَسْتَغْخِرُونَ سَاعَةً وَلَا يَسْتَقْدِمُونَ ﴾ [النحل: ٦١]

٢ – الأجل المسمّى من زاوية قضاء الله تعالى الذي حكم به وأعلمه للبشر ، عبر منهجه وقوانينه الكونيّة ، وهو علاقة المقدِّمات بنتائجها ، وساحته في عالم المادة والمكان والزمان ...

﴿ هُوَ ٱلَّذِى خَلَقَكُم مِّن طِينٍ ثُمَّ قَضَىٰٓ أَجَلًا ۗ وَأَجَلُ مُّسَمَّى عِندَهُۥ ۖ ثُمَّ أَنتُمْ تَمْتَرُونَ ﴾ [الأنعام: ٢]

إنَّ الأجل الذي قضاه الله تعالى ، وبيَّنه وأعلمه وأوصى به ، هو حكم المصير والنتيجة التي يصل إليها الإنسان ، نتيجة الاختيار الذي يختاره وما يقتضيه ذلك من أجلً يفصل بين المقدِّمات المختارة ونتائجها ، وخير مثالً على ذلك ، الأجل الذي كان سيؤخر إليه قوم نوح ، فيما لو اختاروا عبادة الله تعالى وطاعة رسوله ، وهو ما أخبرهم الله تعالى به عبر رسوله .. ولذلك نرى أنَّ هذا الأجل المرتبط بالمقدِّمات التي يختارها الإنسان ، حاء بعد خلق الإنسان من طين ، ونزوله إلى الحياة الدنيا ﴿ هُوَ ٱلَّذِي خَلَقَكُم مِّن طِينٍ ثُمَّ قَضَى على الله المساب وعلاقة المقدِّمات بنتائجها ..

ولكن ما سيختاره الإنسان ، وإلى أيِّ نتيجة سيصل ، وكلّ ما سيحدث ، والأجل المرتبط بذلك ، والذي قد يختلف عمّا يريده الله تعالى ، وعما قضاه كحكم وأوصى به ، يعلمه الله تعالى علماً مطلقاً مسجَّلاً عنده في أمِّ الكتاب (وَأَجَلُ مُسَمَّى عِندَهُو الإنسان بين المقدمات و نتائجها ...

فالأجل المُسمى عند الله تعالى بالنسبة لقوم نوح – على سبيل المثال – هو الأجل

الحاصل الذي يعلمه الله تعالى علماً مطلقاً قبل خلقهم ، وهو غرقهم ، لأنَّ الله تعالى يعلم بعلمه الكاشف أنهم سيختارون المعصية – بحرِّيّة تامة – كمقدمة تصل بهم إلى الغرق ..

فخطاب نوح عليه السلام لقومه: ﴿ قَالَ يَلقُومِ إِنِّي لَكُمْ نَذِيرٌ مُّبِينٌ ﴿ أَنِ ٱعْبُدُوا اللّهَ وَٱتَّقُوهُ وَأَطِيعُونِ ﴿ يَغْفِرْ لَكُمْ مِّن ذُنُوبِكُمْ وَيُؤَخِرْكُمْ إِلَىٰ أَجَلِ مُّسَمَّى ۚ ﴾ ، هو قضاء الله تعالى الذي حكم به وبيّنه وأوصى به ، وقانونه الذي يربط بين المقدمات ونتائجها في هذه الدنيا ، وهو ما تصوره العبارة القرآنية ﴿ هُوَ ٱلَّذِي خَلَقَكُم مِّن طِينِ وُنتائجها في هذه الدنيا ، وهو ما رأيناه حينما تعرّضنا لمعنى قوله تعالى ﴿ يَمْحُواْ ٱللّهُ مَا يَشَآءُ وَيُثَبِتُ ﴾ [ الرعد : ٣٩ ] ..

والعبارة القرآنية في مسألة نوح عليه السلام ﴿ إِنَّ أَجَلَ ٱللَّهِ إِذَا جَآءَ لَا يُؤَخِّرُ لَوْ كُنتُمْ تَعْلَمُونَ ﴾ .. وهو ما رأيناه حينما تعرّضنا لقوله تعالى ﴿ وَعِندَهُ مَ أُمُّ ٱلْكِتَ اللهِ ﴾ [ الرعد : ٣٩ ] ..



إنَّ كلّ تصوُّرات البشر وإدراكهم ووعيهم ، تعجز عن تصوُّر تلاشي الزمن — بالنسبة للخالق سبحانه وتعالى — بين المقدِّمات والنتائج ، وبين المراحل المتعاقبة لأحداث الشيء . فالانطلاق من المرحلة السابقة إلى المرحلة اللاحقة — الذي لا بُدَّ له في تصوُّرنا من زمن يرافقه — واستحالة تصوُّرنا لحدوث المرحلة من المرحلة اللاحقة إلى المرحلة السابقة ، لأننا مدفوعون على محور الزمن من الماضي باتجاه المستقبل ، كلّ هذه القيود التي قيَّدت نفوسنا ، تحول دون إدراك انعدام الزمن بالنسبة لله تعالى بين عملنا في الدنيا وجزائه في الآخرة . . لا يمكننا تصوُّر ذلك ، لأننا أثناء وجودنا في هذا العالم المادي نكون محكومين لقوانين المكان والزمان ، ومدفوعين على محور الزمن باتجاه واحد . . فمن المستحيل علينا تصوُّر انعدام الزمن وعودته إلى الوراء . .

مركز الذِّكْر للدراسات الإسلامية موقع: موقع: الكاتب والمفكِّر الإسلامي الممندس عدنان الرفاعي الممندس عدنان الرفاعي www.thekr.net adnan@thekr.net

## القدر

إنَّ الصُّور القرآنية التي تحملها كلمة قَدر ومشتقاتها في القرآن الكريم ، تدور داخل إطارَي القدرة والتقدير ، متنقِّلةً بين معاني القياس ، والتحديد زماناً ومكاناً ، والتدبير ، والاستطاعة ، والتضييق ، والوصف والمعرفة ، والإحاطة بالشيء علماً وقوّة ..

فتقدير الشيء يعني قياسه ..

- ﴿ وَكُلُّ شَيْءٍ عِندَهُ ، بِمِقْدَارٍ ﴾ [الرعد: ٨]
- ( ثُمَّ يَعْرُجُ إِلَيْهِ فِي يَوْمِ كَانَ مِقْدَارُهُ وَ أَلْفَ سَنَةٍ مِّمَّا تَعُدُّونَ ﴾ [السجدة: ٥] وتقدير الشيء يعني تحديده ..
  - ﴿ وَٱلْقَمَرَ قَدَّرْنَكُ مَنَازِلَ حَتَّىٰ عَادَ كَٱلْعُرْجُونِ ٱلْقَدِيمِ ﴾ [يس: ٣٩]
    - ﴿ نَحْنُ قَدَّرْنَا بَيْنَكُمْ ٱلْمَوْتَ وَمَا نَحْنُ بِمَسْبُوقِينَ ﴾ [الواقعة : ٦٠]

وتقدير الشيء يعني علم زمان حدوثه ومكانه ، وتحديد الله تعالى لذلك ..

- ﴿ أَنزَلَ مِنَ ٱلسَّمَآءِ مَآءً فَسَالَتْ أُودِيَةٌ بِقَدَرِهَا ﴾ [الرعد: ١٧]
- ﴿ فَلَبِثْتَ سِنِينَ فِي أَهْلِ مَدْيَنَ ثُمٌّ جِئْتَ عَلَىٰ قَدَرٍ يَنمُوسَىٰ ﴾ [طه: ٤٠]

وتقدير الشيء يعيي ملك القوّة والاستطاعة ، لإخضاع هذا الشيء ..

- ﴿ لَّا يَقْدِرُونَ عَلَىٰ شَيْءِ مِّمَّا كَسَبُوا ۗ ﴾ [البقرة: ٢٦٤]
  - ﴿ بَلَىٰ قَدرِينَ عَلَىٰٓ أَن نُسوِّى بَنَانَهُ ﴿ ﴾ [ القيامة : ٤ ]

وتقدير الشيء يعني الإحاطة به والتضييق عليه ..

﴿ قُلْ إِنَّ رَبِّي يَبْسُطُ ٱلرِّزْقَ لِمَن يَشَآءُ مِنْ عِبَادِهِ - وَيَقْدِرُ لَهُ ﴾ [سبأ: ٣٩]

﴿ وَأَمَّاۤ إِذَا مَا ٱبْتَلَكُ فَقَدَرَ عَلَيْهِ رِزْقَهُ فَيَقُولُ رَبِّيٓ أَهَلِنَنِ ﴾ [الفحر: ١٦] وتقدير الشيء وصفه ومعرفته حق الوصف والمعرفة ..

﴿ مَا قَدَرُواْ ٱللَّهَ حَقَّ قَدْرِهِ مَ ۗ إِنَّ ٱللَّهَ لَقَوِئُ عَزِيزٌ ﴾ [ الحج: ٧٤]

﴿ وَمَا قَدَرُواْ ٱللَّهَ حَقَّ قَدْرِهِ - وَٱلْأَرْضُ جَمِيعًا قَبْضَتُهُ مِ يَوْمَ ٱلْقِيَدَمَةِ ﴾ [الزمر: ٦٧] وتقدير الشيء الإحاطة به علماً وقوة ...

﴿ وَيَعْلَمُ مَا فِي ٱلسَّمَوَاتِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضِ ۗ وَٱللَّهُ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴾ [آل عمران: ٢٩]

﴿ وَمَا كَانَ ٱللَّهُ لِيُعْجِزَهُ مِن شَيْءٍ فِي ٱلسَّمَاوَاتِ وَلَا فِي ٱلْأَرْضِ ۚ إِنَّهُ كَانَ عَلِيمًا قَدِيرًا ﴾ [فاطر: ٤٤]

لقد رأينا في بحث القضاء ، أنَّ القضاء الكوني حادثٌ لا محالة ، وأنَّ القضاء المنهجي هو قضاء اختياريٌّ ، قد يختاره الإنسان وقد لا يختاره .. لذلك فأنَّ ما يحدث في هذا العالم الذي نعيشه ، والذي علمه الله تعالى بعلمه المطلق وقدَّره في أمِّ الكتاب هو : القدر + ما يختاره الإنسان من القضاء المنهجي الاختياري ، وما يخالف به هذا القضاء ..



فالقدر هو علم الله تعالى الكاشف لما يكون ، علماً مسجَّلاً في أمِّ الكتاب .. وبالتالي فكلُّ ما كان ، وما سيكون ، هو الصورة الحسيّة في هذا العالم للقدر .. فكلُّ شيء يُخلق بعلم سابق محدَّد ( مقدَّر ) من الله تعالى .. ﴿ إِنَّا كُلَّ شَيْءٍ خَلَقْنَنهُ بِقَدَرٍ ﴾ [ القمر : ٤٩ ] ..

وهكذا نرى أنَّ لكلِّ من مسألتي القضاء والقدر حدودها الخاصة بها .. فليس كلّ ما قضاه الله تعالى منهجاً لعباده ، سيختاره هؤلاء العباد ، وبالتالي سيصبح قدراً .. وليس كلّ ما يكون من قدر يحدث في هذا العالم ( بالنسبة للمسائل المنهجية ) يوافق قضاء الله تعالى المنهجي ... وبينما نرى أنَّ القضاء الكوني ( الجبري ) هو دائماً داخل ساحة القدر ، لأنَّ تفاعل الإنسان مع القضاء الكوني بعيدٌ عن إرادته واختياره ، فما قضاء الله تعالى كونياً سيحدث ..

فالقضاء — كما رأينا — هو ما اختاره الله تعالى لعباده وحكم به وأراده لهم .. والقدر هو ما علمه الله تعالى بعلمه المطلق لما سيكون وما سيقع وما سيختار الإنسان ، علماً قدَّره الله تعالى وحدَّده وكتبه في أمِّ الكتاب ، قبل وجود الإنسان في هذه الدنيا .. وهذا التقدير المكتوب الذي يحمل معنى حتمية الوقوع ، لا يعني — كما نرى — أنَّ ما أختاره الإنسان بكامل إرادته وحريته ، قد فرضه الله تعالى عليه ، إنَّما يعني أنَّ الله تعالى يعلم بعلمه الكاشف أنَّ هذا الإنسان سيختار — بمحض إرادته وحريّته — ما اختار ، علماً سجّله في أم الكتاب ( القدر ) ..

وهكذا يزول الإشكال الذي تقع فيه بعض العقول ، وهو كيف أنَّ ما هو مكتوب أزلاً في أُمِّ الكتاب ، سيحدث باختيار الإنسان ... إنَّ القدر لا يعني حصولَ الأشياء بعيداً عن أسبابها ، ومن تصوَّر ذلك ، فكأنما يقول إنَّ الأسباب ليست مخلوقة لمن علم وكتب القدر ، وإنما تفعل بعيداً عن علمه المطلق وقدرته المطلقة ..

فالله سبحانه وتعالى الموجود وجوداً مطلقاً ، والعالم علماً مطلقاً محرَّداً عن قوانين المادة والمكان والزمان ، لا يوجد عنده من الزمان والمكان ما يفصل بين ما هو مُقدَّر في علمه (القدر) وبين حدوثه في عالم المادة والمكان والزمان ..

لقد رأينا سابقاً أنَّ المشيئة هي تفاعل أسباب الحوادث في إطار المكان والزمان مع الإرادة ، لإخراج الإرادة إلى حيز الوجود المكاني والزماني .. فالمشيئة تتحرَّك على محور الزمن بشكل مواز لانسياب الزمن الذي يحكم المخلوقات ..

ورأينا أنَّ مشيئة الله تعالى ، تحيط بالمشيئة الإنسانية ، فلولا أن وهب الله تعالى للإنسان الإرادة لما أصبحت عنده إرادة ، ولولا أن سخَّر له الأسباب التي يوجِّهها باتجاه تحقيق غايته المرادة ، لما أصبحت عنده مشيئة .. أي لولا أن أتاح الله تعالى للإنسان امتلاك المشيئة ، لما ملك هذه المشيئة .. فالمشيئة الإنسانية لا تخرج عن إطار المشيئة الإلهية ..

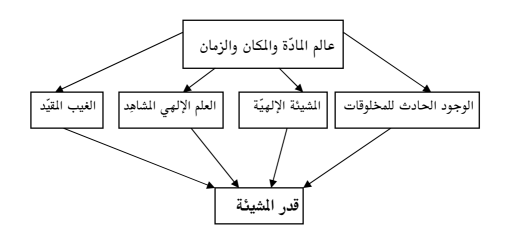
#### ﴿ وَمَا تَشَآءُونَ إِلَّا أَن يَشَآءَ ٱللَّهُ رَبُّ ٱلْعَلَمِينَ ﴾ [التكوير: ٢٩]

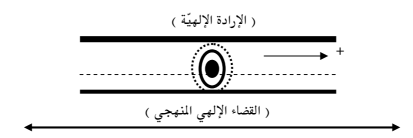
ولو عدنا إلى العلم الإلهي المشاهد للحادثة ، أثناء وجودها الحادث في إطار المكان والزمان ، والذي يُحيط إحاطة مطلقة بالغيب المُقيد ، والذي من الممكن للمخلوقات أن تطلع على جانب منه إذا أُتيحت لها الشروط المناسبة .. ولو عدنا إلى المشيئة الإلهية المحيطة بكلِّ شيء ، بما في ذلك المشيئة الإنسانية .. لرأينا أنَّ قدراً إلهياً مرافقاً للحادثة في إطارها المكاني والزماني ، يُحيط بهذه الحادثة في كلِّ لحظة من منحني حياتها ، مُتنقلاً مع الحادثة من ميلادها إلى موتها .. وأنه يُقدر من مادي العلم الإلهي المشاهد والمشيئة الإلهية ، وأنه يرتبط بالوجود الحادث للمخلوقات ، عبر ساحة الغيب المقيد ، لذلك سنطلق عليه اسم (قدر المشيئة ) لأنه يمثل الوجه المادي للقدر ..

فقدر الله تعالى ليس مجرَّدَ علم كاشف لما يكون ، وليس بعيداً عن قيّوميّة الله تعالى .. إنَّ كلَّ حركة ممّا في هذا الكون (سواء الحركات غير الإراديّة للمخلوقات أم الحركات الإراديّة وغير الإراديّ للبشر ) لا تخرج عن كونما حركة حادثة ، تحيط بما مشيئة الله تعالى

وعلمه الإلهي المُشاهِد وإحاطتُهُ حلّ وعلا بكل أغطية الغيب المقيّد التي تحكمنا نحن البشر

..





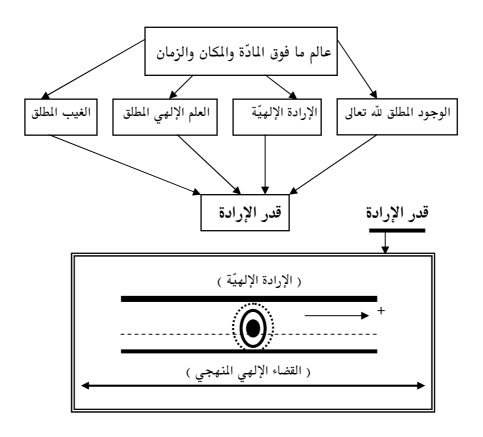
• وجود الحادثة اللحظي في إطار المكان والزمان

ن : المشيئة الإلهيّة لظهور هذه الحادثة في إطارها المكاني الزماني

: القدر الإلهى المحيط بهذه المشيئة (قدر المشيئة )

ورأينا أيضاً أنَّ وجود الله تعالى ، هو وجودٌ مطلق ، لا يحده زمان ولا مكان ، وأنَّ إرادة الله تعالى تمتدُّ على محور الوجود الدائم ، بعيداً عن قوانين المادة والمكان والزمان ، ورأينا أيضاً أنَّ علم الله تعالى المطلق يمتدُّ أيضاً على محور الوجود الدائم ، بعيداً عن إطار المكان والزمان ..

لذلك فقدر الله تعالى المكتوب في أُمِّ الكتاب ( في عالم ما فوق المادة والزمان والمكان ) يرتبط بالوجود الإلهي المطلق ، والإرادة الإلهية ، والعلم الإلهي المطلق ، الذي يحيط إحاطة مطلقة بالغيب المطلق .. وهذا القدر سنطلق عليه اسم ( قدر الإرادة ) ، لأنه يمثل جانب القدر الجُرد عن عالم المادّة والمكان والزمان ..



• : وجود الحادثة ،،، (): المشيئة ،،، (): قدر المشيئة

وهكذا نرى أنَّ القدر يتكوَّن من وجهين ..

1 - قدر الإرادة المرتبطة بالوجود الإلهي المطلق ، وبالإرادة الإلهية ، وبالعلم الإلهي المطلق ، الذي يحيط إحاطة مطلقة بالغيب المطلق .. وكلّ ذلك خارج إطار المادة والمكان والزمان .. لذلك فهو يُمثِّل القدر المسَّجل في أمُ الكتاب ..

تدر المشيئة المرتبط بالوجود الحادث للمخلوقات ، وبالمشيئة الإلهية ، وبالعلم الإلهي المشاهد ، وبإحاطة الله تعالى للجانب المادّي للغيب ( الغيب المقيَّد ) .. وكل ذلك داخل إطار المادة والمكان والزمان.. لذلك فهو يُمثِّل الجانب الماديّ للقدر ..

وما كتب في أُمِّ الكتاب ، كُتب بإرادة الله تعالى ، وبعلمه المطلق ، ووجوده المطلق ، وكلُّ ذلك في عالم ما فوق المادة والمكان والزمان ... وما يحدث في ساحة المادة والمكان والزمان ، هو الترجمة المكانية الزمانية في هذا العالم ، لما علمه الله تعالى في علمه المطلق ، أي لما هو موجود في أُمِّ الكتاب .. فقدر المشيئة هو ترجمة قدر الإرادة في عالمنا المادي .. ولننظر إلى النصوص القرآنية التالية ، التي تصوِّر لنا قدر الإرادة ، والموجود في أُمِّ الكتاب ، بعيداً عن إطار المادة والمكان والزمان ..

- ﴿ \* وَعِندَهُ مَفَاتِحُ ٱلْغَيْبِ لَا يَعْلَمُهَا إِلَّا هُوَ ۚ وَيَعْلَمُ مَا فِ ٱلۡبَرِّ وَٱلۡبَحْرِ ۚ وَمَا تَسْقُطُ مِن وَرَقَةٍ إِلَّا يَعْلَمُهَا وَلَا حَبَّةٍ فِى ظُلُمَىتِ ٱلْأَرْضِ وَلَا رَطْبٍ وَلَا يَابِسٍ إِلَّا فِى كِتَنبٍ مُّبِينٍ ﴾ [الأنعام: ٥٩]
- ﴿ لَّوْلَا كِتَنَّ مِّنَ ٱللَّهِ سَبَقَ لَمَسَّكُمْ فِيمَا أَخَذْتُمْ عَذَابٌ عَظِيمٌ ﴾ [الأنفال: ٦٨] ﴿ أَلَمْ تَعْلَمْ أَنَ ٱللَّهَ يَعْلَمُ مَا فِي ٱلسَّمَآءِ وَٱلْأَرْضِ ۗ إِنَّ ذَٰلِكَ فِي كِتَنبٍ ۚ إِنَّ ذَٰلِكَ عَلَمُ مَا غِي ٱلسَّمَآءِ وَٱلْأَرْضِ ۗ إِنَّ ذَٰلِكَ فِي كِتَنبٍ ۚ إِنَّ ذَٰلِكَ عَلَمُ مَا غِي ٱللَّهِ يَسِيرٌ ﴾ [الحج: ٧٠]
  - ﴿ وَمَا مِنْ غَايِبَةٍ فِي ٱلسَّمَآءِ وَٱلْأَرْضِ إِلَّا فِي كِتَنبٍ مُّبِينٍ ﴾ [النمل: ٧٥]
- ﴿ مَاۤ أَصَابَ مِن مُّصِيبَةٍ فِي ٱلْأَرْضِ وَلَا فِيۤ أَنفُسِكُمۡ إِلَّا فِي كِتَبِ مِّن قَبْلِ أَن أَنفُسِكُمۡ إِلَّا فِي كِتَبِ مِّن قَبْلِ أَن أَنْ أَلِكَ عَلَى ٱللَّهِ يَسِيرٌ ﴾ [الحديد: ٢٢]

ووجه القدر هذا ( قدر الإرادة ) لا يعلمه إلاَّ الله تعالى ، ولا يُشاهده إلاَّ هو ..

ولننظر إلى النصوص القرآنية التالية ، التي تصوِّر لنا قدر المشيئة ، الذي يمثل الوجه المادّي للقدر ، في إطار المادة والمكان والزمان .. أي نزول القدر من أُمِّ الكتاب ، إلى ساحة المادة والمكان والزمان المحدَّدة لكلِّ حادثة ..

- ﴿ وَٱللَّهُ يَكْتُبُ مَا يُبَيِّتُونَ ۗ ﴾ [النساء: ٨١]
- ﴿ إِنَّ رُسُلُنَا يَكْتُبُونَ مَا تَمْكُرُونَ ﴾ [يونس/٢١]
- ﴿ كَلَّا ۚ سَنَكَّتُبُ مَا يَقُولُ وَنَمُدُّ لَهُ مِنَ ٱلْعَذَابِ مَدًّا ﴾ [مريم: ٧٩]
- ﴿ أُمْ يَحْسَبُونَ أَنَّا لَا نَسْمَعُ سِرَّهُمْ وَنَجْوَلُهُم ۚ بَلَىٰ وَرُسُلُنَا لَدَيْمِمْ يَكْتُبُونَ ﴾ [الزحرف

# ﴿ إِنَّا كُنَّا نَسْتَنسِخُ مَا كُنتُمْ تَعْمَلُونَ ﴾ [ الحاثية : ٢٩ ]

وهذا الوجه من القدر من الممكن أن تُشاهده المخلوقات ، بعد انقضاء أحداثه في إطار المكان والزمان .. وكتابته ضمن هذا الإطار ، هي من أجل إقامة الحجة البالغة يوم القيامة على عمل الإنسان وسعيه في حياته الدنيا ..

ولننظر بعمق إلى الصورة القرآنية التالية ، لنرى ألها تحمل صورةً لوجهي القدر .. قدر الإرادة في أُمِّ الكتاب ، خارج إطار المادة والمكان والزمان ، وقدر المشيئة الذي يترجمه في هذا العالم ..

# ( لِكُلِّ أَجَلٍ كِتَابُ ﴿ يَمْحُواْ ٱللَّهُ مَا يَشَآءُ وَيُثْبِتُ ۖ وَعِندَهُۥٓ أُمُّ ٱلْكِتَابِ ﴾ [ الرعد: ٣٨ - ٣٨]

إِنَّ العبارة القرآنية ﴿ لِكُلِّ أُجَلِ كِتَابُ ﴾ تعني أنَّ الأحل ثابت ومحدَّد ، وهذا يتعلق بعلن الله تعالى المطلق ، وبالحكمة المطلقة لله تعالى .. والعبارة القرآنيّة ﴿ يَمْحُواْ ٱللّهُ مَا يَشَآءُ وَيُثْبِتُ ﴾ تصور تفاعل الأسباب التي تُخرج الأحداث ( المقدَّرة في أُمِّ الكتاب ) إلى إطار المكان والزمان .. فالتبديل والتغيير ، وزوال الأحداث ووجودها في إطارها المكاني

والزماني ، ودخولها إلى هذا الإطار وخروجها منه ، وما يختار الإنسان من قضاء الله المنهجي وما يترك دون اختيار ، وعلاقة النتائج بالمقدمات المختارة من قبل الإنسان بكامل إرادته .. كلّ ذلك .. يتمُّ ضمن إطار مشيئة الله تعالى في عالم المادة والمكان والزمان ..

فجميع الأسباب الفاعلة والمؤدية إلى المحو والإثبات في هذا العالم ، تستمدُّ وحودها من قدرة الله تعالى .. وهذا ما ينطبق عليه قدر المشيئة المرافق للحادثة في إطارها المكاني والزماني ..

ولذلك نرى أنَّ العبارة القرآنية جاءت ﴿ يَمْحُواْ ٱللَّهُ مَا يَشَآءُ وَيُثَبِتُ ﴾ ولم تأتِ ﴿ يَمْحُواْ ٱللَّهُ مَا يَشَآءُ وَيُثَبِتُ ﴾ ولم تأتِ ﴿ يَمحو الله ما يريد ..... ) ، لأن المسألة ساحتها ضمن إطار المكان والزمان ، وتتعلق بالأسباب الموجودة في هذا الإطار ، وهذا — كما رأينا — يتعلق بالمشيئة الإلهية التي تُخرِج الأحداث إلى عالم الوجود الحسي ..

وقدرُ المشيئة الذي يتضمَّن كلِّ ما يحدث في إطار المكان والزمان ، مطابق تماماً لقدر الإرادة المكتوب في أُمِّ الكتاب ، خارج هذا الإطار .. ولذلك جاءت نهاية هذه الصورة القرآنية ﴿ وَعِندَهُ رَ أُمُّ ٱلْكِتَابِ ) ، أي أنَّ كلِّ ما يحدث من المحو والإثبات في هذا الله العالم ﴿ يَمْحُواْ ٱللهُ مَا يَشَآءُ وَيُثَبِتُ ) ، هو مطابقٌ تماماً لما هو عند الله تعالى – خارج اطار المادة والمكان والزمان – في أُمِّ الكتاب ﴿ وَعِندَهُ وَ أُمُّ ٱلْكِتَابِ ) ..

ولو كان المحو والإثبات يتعلَّق بأُمِّ الكتاب ، بعيداً عن إطار المكان والزمان ، لجاء النص القرآني ( محا الله ما أراد وأثبت الله ما أراد في أُمِّ الكتاب ) ولما أتى : ﴿ يَمْحُواْ ٱللهُ مَا يَشَآءُ وَيُثْبِتُ وَعِندَهُ ۚ أُمُّ ٱلْكِتَابِ ﴾ ..

فكما رأينا (في بحث الإرادة والمشيئة) أنه في ساحة الإرادة ، وفي عالم ما فوق المادة والمكان والزمان الذي توجد فيه أُمِّ الكتاب ، لا يُمكن لإرادة واحدة أن تتعلَّق بمــسألتين متناقضتين كالمحو والإثبات ، وكنّا قد بيّنا ذلك في بحث الإرادة والمشيئة بشكلٍ مفصّل .. ولننظر إلى هذه الصورة القرآنية ..

### ﴿ أَتَىٰ أَمْرُ ٱللَّهِ فَلَا تَسْتَعْجِلُوهُ ۚ سُبْحَلنَهُ وَتَعَلَىٰ عَمَّا يُشْرِكُونَ ﴾ [النحل: ١]

إنَّ أمر الله تعالى مكتوبٌ عن عنده في أُمِّ الكتاب ، وهو يتعلق – كما قلنا – بإرادة الله تعالى وبوجوده وعلمه المطلقين .. وهذا القدر – قدر الإرادة – سيُترجم في وقته المحدَّد ، ومكانه المحدَّد ، إلى أحداث في إطار المكان والزمان .. لذلك نرى أنَّ استعجال البشر هو في زمن ترجمته ، إلى قدر المشيئة ، في عالم المادة والمكان والزمان .. ولذلك يقول الله تعالى لهم ، إنَّ أمرهم آتٍ فلا تستعجلوا مجيئه ، فله زمان ومكان محدَّدين مكتوبين في أُمِّ الكتاب

وحسب ما تقدَّم من إدراك لوجهي القدر .. قدر الإرادة المرتبط بوجود الله تعالى المطلق ، وبإرادته ، وبعلمه المطلق ، وبإحاطته للغيب المطلق الذي لا يعلمه إلا هو سبحانه وتعالى .. وقدر المشيئة المرتبط بمشيئة الله تعالى ، وبعلم الله تعالى المشاهد للحادثة المخلوقة في إطارها المكاني والزماني ، وبإحاطته المطلقة للغيب المُقيَّد في هذا الإطار .. وبعد إدراك أنَّ القدر يُحيط إحاطة مطلقة بجميع حركات هذا الكون من بدايته إلى نهايته .. نصل إلى النتيجة التالية ، التي هي نص النظرية ..

#### نصُّ النظرية : ( قضى الله تعالى ما أراده وقدَّر ما شاء وما يكون ) ..

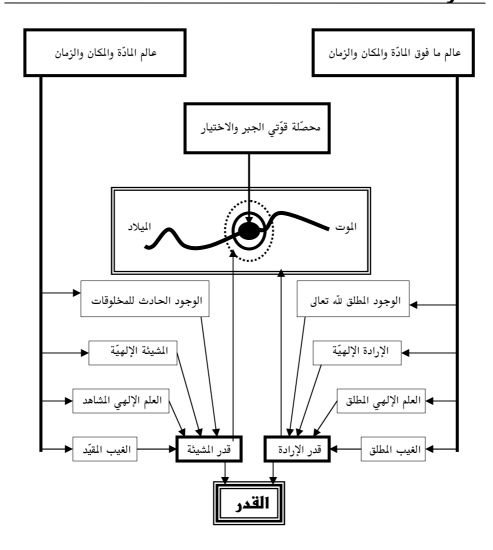
فقضاء الله تعالى يتعلَّق (كما رأينا) بإرادته حل علاه ، ولا يخالفها ، ولذلك فالقضاء الإلهي والإرادة الإلهية لا يحملان الشر أبداً ، فالله تعالى لا يُمكن أن يقضي ( يحكم ويُتممّ ويوصي ) مالا يريد .. وهذا ما نعنيه بالعبارة (قضى الله تعالى ما أراد) من نص النظرية .. أمّا قدر الله تعالى فيشمل كلّ ما يكون في هذا الكون .. وبالتالي يشمل :

جميع الحركات الحسية في ساحة المادة والمكان والزمان .. وبالتالي يشمل كل ما شاءه الله تعالى ، عبر تسخير أسباب حدوثه .. وهذا ما نعنيه بالعبارة ( وقدر ما شاء ) من نصِّ النظرية ..

ح ويشمل - أيضاً - كلّ ما توسوس به النفوس ، ويدور في خواطر الذوات ، من قضايا لا تتمكن المخلوقات من ترجمتها إلى واقع محسوس في ساحة المادة والمكان والزمان ..
 وهذا ما نعنيه بالعبارة ( وما يكون ) من نصّ النظرية ..

ولمّا كان القدر هو علم الله تعالى لما يكون ، والبشرُ يفعل بعضهم الشر ، فإن القدر يصوِّر الشرّ والخير على حدٍّ سواء .. ولمّا كانت المشيئة الإلهية المحيطة بالمشيئة الإنسانيّة هي تسخير الأسباب بين يدي البشر لتحقيق مرادهم ، ولمّا كان مُرادهم قد يحمل الشر ، فإنَّ المشيئة قد تتعلَّق بالشرّ ..

وهكذا فالقضاء الإلهي والإرادة الإلهيّة ، يتعلقان ببعضهما ، ولا يحملان الشرَّ أبداً .. والقدر والمشيئة ووسوسة النفوس ، تتعلَّق ببعضها ، وقد تحمل الشرَّ الذي يعود - في النهاية - إلى الإنسان وإرادته الضالّة ..





يصوِّر القرآن الكريم (قضاء الله تعالى المنهجي) لنا أحكاماً مطلَّقة لا يحكمها المكان والزمان (وَكَذَالِكَ أُوحَيْنَآ إِلَيْكَ رُوحًا مِّنْ أُمْرِنَا ﴾ [ الشورى: ٥٢ ] ، ويطلب الله تعالى منّا الالتزام بهذه الأحكام ، مبيّناً أنَّ حالنا ستتغيَّر حسب التزامنا بها ..

إنَّ علينا أن نُميِّز بين تصوِّر هذه المسألة ، من منظار المكان والزمان الذي يحكمنا ، حيث نتفاعل في هذا الإطار مع الأسباب والمقدمات والنتائج المترتبة على اختيارنا ، وإحاطة قدر المشيئة بذلك ، من جهة ، وبين وجود المسألة في علم الله تعالى ، وإحاطة قدر الإرادة بها ، بعيداً عن إطار المكان والزمان ، من جهة أُخرى ..

يجب ألا ننسى أنَّ الله تعالى موجودٌ وجوداً مطلقاً في الماضي والحاضر والمستقبل ، ولا يحكمه انسياب الزمن الذي يحكمنا ، فوجوده أثناء الأخذ بالأسباب ، هو وجوده ذاته أثناء حصول النتائج المترتبة على الأخذ بهذه الأسباب .. إنَّ الوجود الإلهي أثناء الدعاء ، هو الوجود ذاته أثناء إجابة هذا الدعاء .. وما نحس به من زمن يفصل بين المقدمات ونتائجها ، ناتج عن انصياعنا لحكم هذا الزمن ، وانسيابه – بالنسبة لنا – من الماضي باتجاه المستقبل ..

وعلينا أن نُميِّز أيضاً - في كُلِّ حركة من حركات حياتنا - بين تعلُّقها بقضاء الله تعالى الكوني الجبري ، وبين تعلُّقها بقضاء الله تعالى المنهجي الاختياري .. وأن نُميِّز بين إرادتنا فيها ، وبين موافقة هذه الإرادة لمُراد الله تعالى في حصولها ، أو في عدمه .. وأن نُميِّز بين حقيقة الشرِّ المتعلِّق بإرادة الشرِّ الضالة للإنسان ، وبين المشيئة الإلهيّة المحيطة بالمشيئة الإنسانيّة عبر تسخير الأسباب بين يدي البشر لتحقيق مُرادهم بمدف امتحالهم ، وأن نعلم أنَّ الشرَّ ناتج عن إرادة البشر الضالة في دفع هذه الأسباب باتجاه الشرّ .. حينما نقف على حقيقة هذه المسائل وقوفاً سليماً ، حين ذلك نُدرك - أكثر من قبل - مسائل القضاء والقدر بشكل سليم ..

إنَّ تسخير الله تعالى للخيارات الخاصّة المتاحة أمام النفس ، في كلِّ نقطة من منحني حياتما ، وتسخيره للأسباب والقضاء الكوني المحيط بالنفس في كل نقطة من هذا المنحني ،

هو نتيجة علم الله تعالى بإرادة النفس وبمشيئتها أثناء وجودها في كلِّ نقطة من منحني حياتما ، ونتيجة حكمة الله تعالى المطلقة في امتحان النفس بين هذه الخيارات المتاحة .. وكلّ ذلك يعلمه الله تعالى أزلاً ، قبل وجود النفس في عالمها المكاني والزماني ..

فعلم الله تعالى المشاهد للحادثة أثناء انسيابها في إطار المكان والزمان ، وإحاطة مشيئة الله تعالى بذلك في كلِّ نقطة من منحني حياة هذه الحادثة ، وهو ما نحس به ونتفاعل معه في حياتنا الدنيا .. عبارة عن ترجمة مكانية زمانية ، لما علمه الله تعالى بعلمه المطلق ، وما هو مكتوب عنده حارج إطار المادة والمكان والزمان ..

في علم الله تعالى المطلق في أُمِّ الكتاب ، أنَّ آدم وزوجَه سيأكلان من الشجرة التي لهاهما الله تعالى عنها ، ونتيجةً لذلك سيهبطان من الجنة ، وستكون لهما ذريّة ، منها الصالح ومنها غير ذلك .. ومنحني الحياة لجميع أفراد هذه الذرية ، يراه الله تعالى أمامه قبل خلق آدم عليه السلام ، وكلّ ذلك يتعلّق بقدر الإرادة المطلق ، المرتبط بعلم الله تعالى المطلق ، وبوجوده المطلق الذي لا يحدّه إطار المكان والزمان ، وبإرادته المجرَّدة عن هذا الإطار .. ولذلك قبل خلق آدم عليه السَّلام قال الله تعالى ..

﴿ وَإِذْ قَالَ رَبُّكَ لِلْمَلَتِهِكَةِ إِنِّى جَاعِلٌ فِي ٱلْأَرْضِ خَلِيفَةً قَالُوٓا أَتَجَعَلُ فِيهَا مَن يُفْسِدُ فِيهَا وَيَسْفِكُ ٱلدِّمَآءَ وَخَنْ نُسَبِّحُ مِحَمْدِكَ وَنُقَدِّسُ لَكَ قَالَ إِنِّى أَعْلَمُ مَا لَا يَعْلَمُونَ ﴾ [البقرة: ٣٠]

وسيُترجَم هذا القدر إلى أحداث في عالم المادة والمكان والزمان (قدر المشيئة) ، فآدم سيأكل – وبكامل إرادته الحرّة – من الشجرة ، ونتيجة لذلك سيهبط من الجنة ، وستكون له ذرية ، وسيحصل سفكٌ للدماء ..

ولكن .. هل هذا القدر المتعلّق بعلم الله تعالى المطلق – قدر الإرادة – هو الذي أحبر آدم وزوجه على معصية الله تعالى والأكل من الشجرة المحرَّم عليهما الأكل منها ، وبالتالي وصولهما إلى النتيجة التي ترتبت على ذلك ، وهي الهبوط من الجنة ؟ .. أبداً .. وهل إرادة آدم عليه السَّلام وزوجه التي دفعتهم إلى الأكل من هذه الشجرة تُوافق مُراد الله تعالى الذي

أراده وقضاه ؟ .. أبداً .. لقد نهاهما الله تعالى عن الاقتراب من هذه الشجرة .. ﴿ وَلَا تَقُرَبَا هَنِده ٱلشَّجَرَةَ فَتَكُونَا مِنَ ٱلظَّالِمِينَ ﴾ [البقرة: ٣٥]

وهل القدر المتعلِّق بعلم الله تعالى المطلق – قدر الإرادة – هو الذي يُجبر على سفك الدماء الذي نراه بين البشر الآن ؟ . . أبداً . . لقد نهى الله تعالى عن ذلك . .

﴿ وَمَن يَقْتُلْ مُؤْمِنًا مُّتَعَمِّدًا فَجَزَآؤُهُ وَجَهَنَّمُ خَللِدًا ﴾ [النساء: ٩٣]

﴿ مَن قَتَلَ نَفْسًا بِغَيْرِ نَفْسٍ أَوْ فَسَادٍ فِي ٱلْأَرْضِ فَكَأَنَّمَا قَتَلَ ٱلنَّاسَ جَمِيعًا ﴾ [المائدة: ٣٢]

# ﴿ وَلَا تَقْتُلُواْ ٱلنَّفْسَ ٱلَّتِي حَرَّمَ ٱللَّهُ إِلَّا بِٱلْحَقِّ ﴾ [الإسراء: ٣٣]

علينا أن نميز بين وجودنا في إطار المكان والزمان ، وانصياعنا لقوانينه ، وانصياعنا لقوانينه ، وانصياعنا لقوانين الأسباب والمقدمات والنتائج ، ومَنحِنا حرية اختيار قضاء الله تعالى المنهجي ، وعصيانه ، وما يترتب على ذلك ، وبين علم الله تعالى المطلق الذي يعلم كلّ ما كان ، وكلّ ما يكون ، وكلّ ما سيكون ، بعيداً عن قوانين المكان والزمان ..

لننظر إلى دعاء أيوب عليه السَّلام ، واستجابة الله تعالى لهذا الدعاء ، التي غيرت من حاله ..

﴿ \* وَأَيُّوبَ إِذْ نَادَىٰ رَبَّهُ ۚ أَنِي مَسَّنِى ٱلضُّرُ وَأَنتَ أَرْحَمُ ٱلرَّحِينَ ﴿ فَالسَّبَجَبْنَا لَهُ وَمِثْلَهُم مَّعَهُمْ رَحْمَةً مِّنْ عِندِنَا وَفِي اللَّهُ وَمِثْلَهُم مَّعَهُمْ رَحْمَةً مِّنْ عِندِنَا وَذِكْرَىٰ لِلْعَبِدِينَ ﴾ [الأنبياء: ٨٣ – ٨٨]

إِنَّ المقدمة هي دعاء أيوب عليه السلام ﴿ أَنِّي مَسَّنِي ٱلطُّبُرُّ وَأَنتَ أَرْحَمُ ٱلرَّحِمِينَ ﴾ والنتيجة الحاصلة هي استجابة الله تعالى لهذا الدعاء وتغيير حاله ﴿ فَٱسْتَجَبْنَا لَهُو فَكَشَفْنَا مَا بِهِ عِن ضُرِّ وَءَاتَيْنَهُ أَهْلَهُ وَمِثْلَهُم مَّعَهُمْ ﴾ ..

لو نظرنا في التغيير والتبديل الذي حصل لحال أيوب عليه السَّلام ، لرأينا أنَّ من مقدِّماتِه عنصر الاحتيار الإنساني ، والأحذَ بالأسباب ، أي يدخل فيه عنصر المشيئة الإنسانية .. وهذا التبديل الحاصل في حياة أيوب عليه السَّلام ، يحيط به قدر المشيئة الإلهية في إطار المكان والزمان .. ( يَمْحُواْ ٱللَّهُ مَا يَشَاءُ وَيُثَبِتُ ) ..

ولكن .. هل هذا التغيير في حال أيوب عليه السلام ، مستقلٌ عن قدر الإرادة المطلق في أمِّ الكتاب ؟.. وبصورة أخرى ، هل الله تعالى في علمه المطلق ، لا يعلم أنَّ أيوب عليه السلام سيبتلى وسيدعو الله تعالى من قلب صادق في المكان والزمان اللذين دعا فيهما وستُستجاب دعوته وستتغيَّر حاله كما حدث تماماً ؟ ..

كيف يكون لمخلوق كالزمن وانسيابه المسَّخر من الله تعالى ، أن يحكم الخالق عزَّ وحلَّ . . إنَّ ما حصل تماماً مع أيوب عليه السلام – وهو قدر المشيئة المرتبط بتفاعل الأسباب والمقدمات مع نتائجها – مطابقٌ مطابقة مطلقة لقدر الإرادة المرتبط بعلم الله تعالى المطلق ، والمكتوب في أُمِّ الكتاب ( وَعِندَهُمُ أُمُّ ٱلْكِتَابِ ) . .

وكما قلنا .. علينا أن نميِّز في كلِّ حركة من حركات حياتنا ، بين قضاء الله تعالى وإرادته من جهة ، وبين اختيارنا المرتبط بإرادتنا ، وما نتفاعل معه في عالم المشيئة من جهة أخرى ، حتى لا تختلط علينا الأمور في الكثير ممّا نواجهه في حياتنا الدنيا ..

فعلى سبيل المثال .. لو قام إنسان – عن سبق إرادة – بقتل إنسان آخر ، دون أن يعلم الآخر بذلك .. فما هو موقع كلً منها – بالنسبة لحادثة القتل هذه ً – في مسائل القضاء والقدر ؟ ..

١ — بالنسبة للقاتل فقد خالف إرادة الله تعالى الشرعيَّة وقضاءه المنهجي الذي أراده منهجاً للبشر وأعلمهم وأوصاهم به ، وتفاعل مع مسألة القتل من زاوية الشهادة لا من زاوية الغيب ، وبالتالي سيلقى جزاء هذا العمل في الآخرة .. ولكنه لم يخرج ─ بهذا العمل ─ عن مشيئة الله تعالى ، فلولا تسخير الله تعالى للأسباب التي استطاع من خلالها قتل الآخر لما استطاع قتله ..

و لم يخرج بهذه الحادثة عن قدر الله تعالى ، فالله تعالى يعلم بعلمه الكاشف أنَّ القاتل سيقوم بعمله هذا في ذات الزمان والمكان اللذين تمت فيهما هذه الحادثة ، وهذا العلم الكاشف مكتوبٌ في أُمِّ الكتاب عند الله تعالى ..

وقيّوميّة الله تعالى وحكمته تحيطان بالمسألة – بالنسبة للقاتل – من أساسها ، فالله تعالى يعلم بعلمه الكاشف الإرادة الضالّة للقاتل ، وبأنَّ إرادته لا تتجه – بالنسبة لهذه الحادثة – نحو الخير أبداً .. وبالتالي بغية امتحانه لإخراج هذه الإرادة الضالّة إلى عالم الوجود المخلوق المحسوس ، ترك المقتول ليكون ضحية للقاتل ..

٧ - بالنسبة للمقتول فلا علاقة له بإرادة الله تعالى الشرعيّة وبقضائه المنهجي بالنسبة لهذه الحادثة ، لأنه لا يعلم بما حصل ، وحَكَمَهُ هذا الحدث عبر ساحة الغيب ، وبالتالي لا يحاسبه الله تعالى يوم القيامة بالنسبة لحادث القتل هذا ..

والمقتول لم يخرج – في هذا الحادث – عن مشيئة الله تعالى ، فأسباب قتله من تفاعل حسده مع حيثيّات القتل مسخّرة ولا يملك تغييرها .. والمقتول – في هذا الحادث – لم يخرج عن قدر الله تعالى ، فالله تعالى يعلم بعلمه الكاشف أنه سيُقتل في المكان والزمان اللذين قُتل فيهما ، علماً مُسجّلاً في أمّ الكتاب ..

وقيّوميّة الله تعالى وحكمته تحيطان بالنسبة للمقتول – بالمسألة من أساسها .. فالله تعالى يعلم بعلمه المطلق وحكمته المطلقة ، بأنَّ المقتول قد استوفى زمن امتحانه (عمره) ، وأنَّ تمديد عمره لا يؤدي به إلى نتيجة غير التي وصل إليها .. وبالتالي ترك الأسباب تفعل لدفعه نحو كونه ضحيّة القاتل ..

ومِمّا سبق نرى أنَّ إرادة الله تعالى وقضاء ويتعلَّقان بالله تعالى فقط ، لذلك فهما لا يحملان الشَّر للإنسان ، أمّا مشيئة المشيئة الإلهية المحيطة بمشيئة الإنسان ، فترتبط بدفع الإنسان للأسباب ، وكذلك القدر يرتبط حزء منه باحتيار الإنسان ، كونه علماً كاشفاً لما سيكون .. لذلك فالمشيئة الإلهية والقدر ، قد يحملان الشَّر ، وذلك بسب احتيار الإنسان ودفعه للأسباب باتجاه الشَّر ..

#### **⊕ ⊕ ⊕**

#### قيّوميّة الله تعالى

رأينا أنَّ الإنسان وجميع المخلوقات، محتاجة في كلِّ لحظة من وجودها إلى قدرة الله تعالى التي تعطيها حيثيات هذا الوجود ، ولولا ذلك لزالت هذه المخلوقات ..

# ﴿ \* إِنَّ ٱللَّهَ يُمْسِكُ ٱلسَّمَاوَاتِ وَٱلْأَرْضَ أَن تَرُولًا ۚ وَلَإِن زَالَتَاۤ إِنْ أَمْسَكُهُمَا مِنْ أَحَدِ مِّنُ بَعْدِهِ ءَ ۚ إِنَّهُ كَانَ حَلِيمًا غَفُورًا ﴾ [فاطر ٤١٤]

ورأينا أيضاً أنَّ الأسباب مخلوقةٌ لله تعالى ، وأنَّ ما يفعله الإنسان ، هو توجيه لهذه الأسباب المخلوقة والأحذ بما حسب إرادته ، فخاصِّيتها وقوّة فعلها تعود إلى الله تعالى ..

### ( هُوَ ٱلَّذِي خَلَق لَكُم مَّا فِي ٱلْأَرْضِ جَمِيعًا ﴾ [البقرة: ٢٩]

#### ﴿ وَٱللَّهُ خَلَقَكُمْ وَمَا تَعْمَلُونَ ﴾ [الصافات: ٩٦]

فالكون الذي خلقه الله تعالى ، لم يتركه يسير وفق نظام حدَّده له بعيداً عن قيّوميّته حلَّ وعلا - كما يتصوَّر بعض الضَّالين - بل هو قيّومٌ على ملكه ، وما خرق قوانين الكون من معجزات أعطاها لرسله عليهم السلام ، إلاّ دليل على أنَّ الأسباب لا تفعل إلاّ بقدرة الله تعالى ..

إنَّ عدم إدراك عمق هذه المسألة ، حعل بعض الناس يتيهون بين الأسباب وبين خالقها سبحانه وتعالى ، ويتيهون أيضاً بين ارتباط النتائج بمقدماتها ، الذي تعوَّدوا عليه من جهة ، وبين ارتباط هذه النتائج بجزاء الله تعالى وقيّوميّته من جهة أخرى .. لقد انصرفوا إلى الأسباب متجاهلين خالقها الذي يعطيها ويعطيهم في كلِّ لحظة حيثيات الوجود في هذا العالم ، ظانين ألهم أصليون في هذا الكون ، وألهم بإرادتهم ومشيئتهم وبتفاعلهم مع الأسباب سيصلون إلى نتائج تغيب عن علم الله تعالى ، وعن قيّوميّته ، وعن جزائه ..

ظانين أن وجود الله تعالى المطلق مثل وجودهم ، وأنَّ علمه وقيّوميّته مثل علمهم وقدرتهم ..

إنَّ من تصوَّر أنه بأخذه للأسباب وفق إرادته المستقلَّة ، إنما يعاند القدر .. فتخيُّله هذا مبني على فرض ، مفاده أنَّ النَّتيجة المكتوبة في أُمِّ الكتاب – قدر الإرادة – غير تلك التي يحصل عليها بأخذه للأسباب وفق إرادته الحرَّة ، وأنَّ علم الله تعالى المطلق عاجزٌ عن الإحاطة بإرادته ، وبما سيعمل بشكلٍ مجرَّد عن الزمن ، أي أنَّ قدر المشيئة لا يطابق قدر الإرادة ..

فالذي تصوَّر أنَّه بقتله لإنسان أو لنفسه ، قد غيَّر العمر المقدَّر عند الله تعالى ، إنما فرض سلفاً أنه عَلمَ هذا العلم المقدَّر ، وأنه يختلف عن العمر الذي انتهى لحظة القتل .. أي فرض سلفاً أنَّ الله تعالى عاجزٌ عن علم مسألة القتل هذه قبل وقوعها ، وكأنَّ الله تعالى يعلم بعلمه المطلق ، أنَّ الإنسان المقتول سيعيش فترة محددة وأنَّ أسباب عيشه مستقلة عن قيّوميّة الله تعالى ، ويأتي هو ( القاتل ) ليتحدَّى هذا العلم ويخرقه ، مغيراً العمر المقدَّر الذي علمه ..

إنَّ مثل هذه التصورات مبنيَّةٌ على جهلٍ يُصوِّر من الإنسان خالقاً لحيثيّات وجوده ، ولحيثيّات وجود الأسباب التي يستخدمها ، ويُصوِّر علم الإنسان المُحدَّد بإطار المكان والزمان قيداً على قدرة الله تعالى وعلمه وحكمته ، وكأنَّ عِلْمَ الله تعالى وقدرته وحكمته وقيّوميّته لا تخرج عن الإطار المحيط بتصوِّر هذا الإنسان ، من أمثلة وقياسات في حياله ، اكتسبها من المحيط المادي المخلوق الذي عاش فيه ..

### ﴿ فَلَا تَضْرِبُواْ لِلَّهِ ٱلْأَمْثَالَ ۚ إِنَّ ٱللَّهَ يَعْلَمُ وَأَنتُمْ لَا تَعْلَمُونَ ﴾ [النحل: ٧٤]

وكذلك مسألة الرزق .. فبعض الناس يأخذون بأسباب الرزق ، متجاهلين خالقها ومسخِّرها ومذلِّلها لهم ، وجاعلها رهينة لإرادتهم ، ظانين أنَّ الرزق الذي يحصلون عليه يرتبطون ارتباطاً مطلقاً بمقدماته من العمل والسعي بعيداً عن حكمة الله تعالى وقيّوميّته ، وعن هدف امتحانهم في هذه الدنيا .. وبعض الناس يتصوَّرون أنَّ الرزق لا علاقة له

بالعمل والأخذ بالأسباب ، وأنَّ النتيجة واحدة ، سواء أخذوا بالأسباب أم لم يأخذوا بما ..

إنَّ كلا التصوّرين خاطىء .. فالمسألة من زاوية حركة الإنسان في حياته الدنيا والسعي والعمل والأخذ بالأسباب ، وقيّوميّة الله تعالى، وخلقه لأسباب الرزق ، ولقدرة الإنسان على الأخذ بهذه الأسباب ، هي مسألة مرتبطة بقدر المشيئة ، الحيط بالحوادث وتفاعلها وحركتها بين المقدمات ونتائجها ضمن إطار مشيئة الله تعالى .. فالوصول إلى الرزق لا بُدَّ له من العمل والسَّعى ، والله سبحانه وتعالى أمر بذلك ..

# ﴿ هُوَ ٱلَّذِى جَعَلَ لَكُمُ ٱلْأَرْضَ ذَلُولاً فَٱمْشُواْ فِي مَنَاكِبِهَا وَكُلُواْ مِن رِّزْقِهِ - وَإِلَيْهِ النَّهُورُ ﴾ [ اللك : ١٠ ]

وهذا تشير إليه العبارة القرآنية ﴿ يَمْحُواْ ٱللَّهُ مَا يَشَآءُ وَيُثْبِتُ ﴾ [ الرعد: ٣٩] ..

أمّا المسألة من زاوية علم الله تعالى المطلق بإرادة الإنسان ، وجزائه العادل ، وحكمته في امتحان هذا الإنسان ، وبالنتيجة الحاصلة ، وبما سيكون ، وتقدير ذلك في أُمِّ الكتاب .. هذه المسألة – من هذه الزاوية – تتعلَّق بالقدر المطلق – قدر الإرادة – الموجود في أُمِّ الكتاب ، خارج إطار المادة والمكان والزمان ..

### ﴿ وَفِي ٱلسَّمَآءِ رِزْقُكُمْ وَمَا تُوعَدُونَ ﴾ [الذاريات: ٢٢]

وهذا ما تشير إليه العبارة القرآنية .. ﴿ وَعِندَهُ مَ أُمُّ ٱلْكِتَٰبِ ﴾ [ الرعد: ٣٩] ..

إنَّ أحذنا للدواء وقيامنا بالتداوي ، لا يردُّ من قدر الله تعالى شيئاً ، فذلك لا يخرج عن قدر الله تعالى ..

فالحركة بين المقدمات وهي تناول الدواء ، والنتائج وهي درجة حصول الشفاء ، هي حركة تتعلَّق باختيار الإنسان .. فبإمكان الإنسان أن يختار بين الأدوية المتاحة ، وبإمكانه تناول الدواء وعدم تناوله .. وإنَّ توفيق الله تعالى وتسخيره لأسباب الشفاء بين المقدمات

ونتائجها في هذه المسألة ، يرتبطان بقيّوميّة الله تعالى على حركات حياة الإنسان .. هذه هي المسألة من زاوية قدر المشيئة المحيط بحركة الإنسان في هذا العالم ..

ولكن .. من زاوية قدر الإرادة ، المرتبط بعلم الله تعالى المطلق لما سيكون ، هل يعجز هذا العلم المطلق عن رؤية المسألة من بدايتها إلى نهايتها ؟ .. إنَّ الله تعالى يرى ذلك ويعلمه علماً مطلقاً قبل خلق الإنسان ، وهو ما قُدِّر في أُمِّ الكتاب .. وبالتالي هو من قدر الله تعالى ..

وقيّوميّة الله تعالى ، تحيط حكمتها بكلِّ حركة من حركات النفس عبر حياها .. فأسباب الاتجاه نحو الهدى وظلمات الضلال ، المسخَّرة للنفس في كلِّ نقطة من منحني حياها ، يحيط بما علم الله تعالى وجزاؤه العادل .. وقد بيَّن الله تعالى في منهجه هذين الطيقين ..

### ﴿ إِنَّا هَدَيْنَكُ ٱلسَّبِيلَ إِمَّا شَاكِرًا وَإِمَّا كَفُورًا ﴾ [الإنسان: ٣]

ولكن قيّومية الله تعالى ، لا تقف عند حدود تبيين طريقي الهدى والضلال فقط .. إلها تحيط بإرادة الإنسان وغايته ، وتسخّر له أسباب الهدى والضلال التي تتجه إليها إرادته .. إنَّ الله تعالى يعلم علماً مطلقاً غاية الإرادة ، وحقيقة انتمائها ، إمّا لساحة الخير وإمّا لساحة الشَّر .. فالإرادة — كما رأينا في بحث الإرادة والمشيئة — لا يمكنها أن ترتبط في الوقت نفسه .مسألتين متناقضتين كالخير والشَّر ..

فالإنسان الذي يملك إرادةً تتَّجه غايتها باتجاه نور الهدى ، لا يمكنه أن يملك في الوقت نفسه إرادةً تتَّجه غايتها نحو ظلمات الضلال .. وهذا الإنسان الذي يملك هذه الإرادة ، يهديه الله تعالى إلى نور هدايته ..

### ﴿ وَمَن يُؤْمِنُ بِٱللَّهِ يَهْدِ قَلْبَهُ مُ ۚ وَٱللَّهُ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ ﴾ [التغابن: ١١]

والإنسان الذي يملك إرادةً كاذبةً كافرةً ، تتجه غايتها باتجاه ظلمات الضلال ، هاربة من نور الهدى ، لا يمكنه أن يملك في الوقت نفسه إرادةً تتجه باتجاه نور الهدى .. وهذا

الإنسان الذي يملك هذه الإرادة ، لا يهديه الله تعالى — عبر امتحانه في الحياة الدنيا — إلى نور الهدى في منهجه ، فذلك من العبث ، لأنَّ إرادته لا تتجه باتجاه ذلك ..

- ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَهْدِي مَنْ هُوَ كَلذِبٌ كَفَّارٌ ﴾ [الزمر: ٣]
- ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَهْدِى مَنْ هُوَ مُسْرِفٌ كَذَّابٌ ﴾ [عافر: ٢٨]
- ﴿ فَلَمَّا زَاغُواْ أَزَاغَ ٱللَّهُ قُلُوبَهُم ۚ وَٱللَّهُ لَا يَهْدِى ٱلْقَوْمَ ٱلْفَسِقِينَ ﴾ [الصف: ٥]

ومن لم يهده الله تعالى — لعلمه تعالى بحقيقة إرادته الضالة الهاربة من نور الهداية — فكأنما أضله ، لأن من لم يسر على نور الهدى ، فقد سار في ظلمات الضلال ..

﴿ وَلَقَدْ جَآءَكُمْ يُوسُفُ مِن قَبْلُ بِٱلْبَيِّنَتِ فَمَا زِلْتُمْ فِي شَكِّ مِّمَّا جَآءَكُم بِهِ عَلَى وَلَقَدْ جَآءَكُم بِهِ عَلَى إِذَا هَلَكَ قُلْتُمْ لَن يَبْعَثَ ٱللَّهُ مِنْ بَعْدِهِ وَسُولاً ۚ كَذَالِكَ يُضِلُّ ٱللَّهُ مَنْ هُوَ مُسْرِفٌ مُّرْتَابٌ ﴾ [خافر: ٣٤]

﴿ ثُمَّ قِيلَ لَهُمْ أَيْنَ مَا كُنتُمْ تُشْرِكُونَ ﴿ مِن دُونِ ٱللَّهِ ۖ قَالُواْ ضَلُّواْ عَنَّا بَل لَّمْ ا نَكُن نَّدْعُواْ مِن قَبْلُ شَيْئًا ۚ كَذَالِكَ يُضِلُّ ٱللَّهُ ٱلْكَنفِرِينَ ﴾ [عافر: ٢٧ – ٧٤]

فطريقا الهدى والضلال اللذان يسخِّرهما الله تعالى لعباده ، يرتبطان بعلم الله تعالى المطلق الحيط بإرادة هؤلاء العباد ، وبحكمته المطلقة في امتحالهم وكشف حقيقة إرادهم ، وبعدله المطلق في جزائهم .. وكلّ ذلك في إطار قيّوميّة الله تعالى على خلقه ..

لذلك نرى أنَّ أسباب الضلال لبعض البشر ، هي ذاها أسبابٌ لهدي بعضهم الآخر .. فالمسألة هي امتحان وجزاء لإرادة الإنسان ، امتحاناً وجزاء عادلين حكيمين يرتبطان بعدل الله تعالى وحكمته ..

( يُضِلُّ بِهِ كَثِيرًا وَيَهْدِى بِهِ كَثِيرًا ۚ وَمَا يُضِلُّ بِهِ ٓ إِلَّا ٱلْفَسِقِينَ ﴾ [البقرة:

### ﴿ وَمَآ أَرْسَلْنَا مِن رَّسُولٍ إِلَّا بِلِسَانِ قَوْمِهِ لِيُبَيِّنَ لَهُمْ ۖ فَيُضِلُّ ٱللَّهُ مَن يَشَآءُ وَيَهْدِي مَن يَشَآءُ ۚ وَهُوَ ٱلْعَزِيرُ ٱلْحَكِيمُ ﴾ [براهيم: ٤]

فالله تعالى ليس بعيداً بعلمه وحكمته وبقدرته وقيّوميّته وبجزائه العادل ، عن تسخّير طرق الهداية والضلال التي تتجه إلى غايات البشر ، وعن كلِّ حركة من حركات الحياة في هذا الكون .. ولذلك نرى أنَّ الله تعالى يُجازي أحياناً على العمل في الحياة الدنيا ، سواء الثواب أم العقاب ، ولا يترك مطلق الجزاء للآخرة ، ليرى الإنسان جانباً من قيّوميّة الله تعالى وعدله ، وليدرك أن الله تعالى لا يغيب بكلِّ صفاته العظيمة عن كلِّ حركة من حركات هذا الكون ..

وهكذا نرى أنَّ هديَ الله تعالى لبعض البشر ، وإضلاله لبعضهم الآخر ، هو في حقيقته عدلٌ من الله تعالى وعلمٌ مطلق بحقيقة إرادتهم ، ضمن إطار قيّوميّة الله تعالى على ملكه .. إنِّ هذا التَّصوُّر لقيّوميّة الله تعالى على ملكه ، التي تقتضي ألاّ يغيب الله تعالى بعلمه وقدرته وحكمته وجزاءه ووجوده عن كلِّ ما يجري في هذا الكون .. هذا التَّصوُّر يتعلَّق باسم الصفة لله تعالى ( ٱلْقَيُّومُ عَلَى .. وهذه الصفة التي تقتضي الوجود المطلق غير المخلوق تقتضي صفة الحياة الدائمة غير المخلوقة ، والتي تتعلَّق باسم الصفة لله تعالى ( ٱلْمَا الله المنه المنه المنه المنه المنه المنه المنه الله المنه المنه المنه المنه المنه المنه المنه المنه الله المنه المنه الله المنه المنه المنه المنه المنه المنه المنه المنه الله المنه الله المنه المن

عندما نحاول تصوُّر صفة (ٱلْقَيُّومُ )، فإنَّ ذلك يقتضي تصوُّر صفة (ٱلْحَيُّ) لله تعالى .. وهذه المسألة ليست مسألة فلسفة تأويل وضعي يتعلَّق بخيال الإنسان .. إنها حقيقة يقرُّها القرآن الكريم .. فاسم الصفة للذات الإلهية (ٱلْقَيُّومُ )، يرد في القرآن الكريم ثلاث مرات ، وفي هذه المواضع الثلاث يأتي مرتبطاً باسم الصفة (ٱلْحَيُّ) ..

( ٱللَّهُ لَآ إِلَنهَ إِلَّا هُوَ ٱلْحَيُّ ٱلْقَيُّومُ ۚ ﴾ [ البقرة : ٢٥٥ ] ( ٱللَّهُ لَآ إِلَنهَ إِلَّا هُوَ ٱلْحَيُّ ٱلْقَيُّومُ ﴾ [ آل عمران : ٢ ]

### ﴿ \* وَعَنَتِ ٱلْوُجُوهُ لِلْحَيِّ ٱلْقَيُّومِ ۗ وَقَدْ خَابَ مَنْ حَمَلَ ظُلْمًا ﴾ [طه: ١١١]

وإنَّ ارتباط المسائل التي تصفها وتسميّها الكلمات القرآني المرتبطة ببعضها بعضاً في القرآن الكريم، هي مسألة يؤكّدها القرآن الكريم.. لذلك نرى أنَّ الدين الإلهي الحق الذي ضمن الله تعالى حفظه، والنور الإلهيَّ الذي يخرج به الناس من الظلمات إلى النور، والذي لا تحكمه قوانين المكان والزمان.. نرى أنَّ هذا الدين ترتبط به كلمة (ٱلْقَيِّمُ ) ارتباطاً تاماً .. فكلمة (ٱلْقَيِّمُ ) ترد في القرآن الكريم (٤) مرّات، تأتي فيها جميعها مرتبطة بكلمة (ٱلدينُ )، وهذا الاقتران هو تصوير مطلق لحقيقة دين الله تعالى الذي يأمرنا باتّباعه، فلا قيّم في عمل الإنسان إلاّ التزامه بهذا الدين..

- ﴿ ذَالِكَ ٱلدِّينُ ٱلْقَيِّمُ ۚ فَلَا تَظْلِمُواْ فِيهِنَّ أَنفُسَكُم ۚ ﴾ [التوبة: ٣٦]
- ﴿ ذَالِكَ ٱلدِّينُ ٱلْقَيِّمُ وَلَلِكِنَّ أَكْثَرُ ٱلنَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ ﴾ [ يوسف: ٤٠]
- ﴿ ذَالِكَ ٱلدِّينُ ٱلْقَيِّمُ وَلَكِنِ أَكْثَرُ ٱلنَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ ﴾ [الروم: ٣٠]
- ﴿ فَأَقِمْ وَجْهَكَ لِلدِّينِ ٱلْقَيِّمِ مِن قَبْلِ أَن يَأْتِيَ يَوْمٌ لَّا مَرَدَّ لَهُ مِنَ ٱللَّهِ ﴾ [ الروم :

٤٣

#### حكمة الله تعالى

رأينا في بحث القضاء أنَّ هناك قضاءً كونياً جبرياً لا خيار للإنسان فيه ، مثل ولادته وعمره وأسرته و ..... وأنَّ هناك قضاءً منهجياً اختيارياً ، بإمكان الإنسان اختياره ، وبإمكانه عصيانه ، وأنَّ الإنسان سيحاسب على طاعته وعصيانه لهذا القضاء ..

ولكن .. ما علاقة القضاء الكوني الجبري الذي يحكم الإنسان قسراً ، بما يحيط بالإنسان من قضاء منهجي وخيارات متاحة تتعلَّق بهذا القضاء ؟ .. فهل لخصوصية القضاء الكوني الذي يحيط بكلِّ إنسان ، حكمة تغيب عن إدراكنا ؟ ..

وبمعنى آخر .. ما هو سرُّ الحكمة والعدل في امتحان الله تعالى للبشر ، بوضع كلّ إنسان في ظروف جبريّة خاصّة به ، هذا فقير وهذا غني ، هذا ينجب وهذا عقيم ، هذا يموت شاباً وهذا يُردُّ إلى أرذل العمر ؟ ..

إِنَّ أَيُّ امتحان حقيقي يقتضي مُمتحناً ومُمتحناً ومادةً للامتحان .. وحتى يكون هذا الامتحان عادلاً يقتضي أن يعلم المُمتَحنُ حالَ المُمتَحن ، وأن تكون مادة الامتحان متناسبة مع حال المُمتَحن التي يعلمها المُمتَحن علماً كاملاً ، وأن يكون المُمتَحن قد اختار دخول الامتحان وأُعلم به وبمادّته وبكيفيَّة حساب النتيجة ، وحسابه على هذه النتيجة .. عند ذلك نقول إنَّ هذا الامتحان هو امتحان حقيقيٌّ عادلٌ ..

إن تعهّد الإنسان بحمل الأمانة التي أبت المخلوقات حملها ، وذلك في عالم ما فوفق المادة والمكان والزمان ( وهو في حال النفس المجرّدة ) قبل مجيئه إلى هذه الدنيا .. هو قبول الإنسان دخول الامتحان عبر هذه الدنيا ، ليُمتَحَن في عالم المادّة المحسوس ..

# ﴿ إِنَّا عَرَضْنَا ٱلْأَمَانَةَ عَلَى ٱلسَّمَنُونِ وَٱلْأَرْضِ وَٱلْجِبَالِ فَأَبَيْنَ أَن يَحْمِلْهَا وَأَشْفَقْنَ مِنْهَا وَحَمَلَهَا ٱلْإِنسَانُ ۚ إِنَّهُ كَانَ ظَلُومًا جَهُولاً ﴾ [الأحزاب: ٧٢]

وإنَّ وضْع الله تعالى للإنسان – في حياته الدنيا – ضمن ظروفه الجبريّة الخاصّة ، وإحاطته بالخيارات الخاصّة المختلفة ، يتعلّق بعلم المُمتَحِن وبإرادته في امتحان المُمتَحَن عبر هذه الحالة الخاصة به ..

وإنَّ عدم اطِّلاع الإنسان على أسرار الغيب ، وإرسالَ الرسل عليهم السلام بالمناهج الإلهية التي تبيِّن طريق الجق من طريق الباطل ، والتي تُبيِّن ثواب من يطيع وعقاب من يعصي هذه المناهج ... كلُّ ذلك من مقتضيات امتحان الله تعالى للإنسان ، واحتباره في حمل الأمانة التي تعهَّد بحملها ، امتحاناً مُشاهَداً في ساحة المادة والمكان والزمان ، حتى يكون الإنسان شاهداً يوم القيامة على حقيقة عمله في هذا الامتحان ..

﴿ مَّا كَانَ ٱللَّهُ لِيَذَرَ ٱلْمُؤْمِنِينَ عَلَىٰ مَآ أَنتُمْ عَلَيْهِ حَتَّىٰ يَمِيزَ ٱلْخَبِيثَ مِنَ ٱلطَّيِّبِ ۗ وَمَا كَانَ ٱللَّهُ لِيُطْلِعَكُمْ عَلَى ٱلْغَيْبِ وَلَكِنَّ ٱللَّهَ سَجُتَبِى مِن رُّسُلِهِ، مَن يَشَآءُ ۖ فَعَامِنُوا بِٱللَّهِ كَانَ ٱللَّهُ لِيُطْلِعَكُمْ عَلَى ٱلْغَيْبِ وَلَكِنَّ ٱللَّهَ سَجُتَبِى مِن رُّسُلِهِ، مَن يَشَآءُ ۖ فَعَامِنُوا بِٱللَّهِ وَرُسُلِهِ، وَإِن تُؤْمِنُواْ وَتَتَّقُواْ فَلَكُمْ أَجْرً عَظِيمٌ ﴾ [آل عمران: ١٧٩]

لذلك فإنَّ منح الإنسان نعم الإدراك ، من سمعٍ وبصرٍ يعي بما ما وراء ظواهر الحقائق ، هو امتحان من الله تعالى في هذه الدنيا ..

﴿ إِنَّا خَلَقْنَا ٱلْإِنسَىٰ مِن نُطْفَةٍ أُمْشَاجٍ نَّبْتَلِيهِ فَجَعَلْنَهُ سَمِيعًا بَصِيرًا ﴾ [ الإنسان : ٢

وتباين القضاء الكوني الجبري بالنسبة للبشر ، يرتبط بمشيئة الله تعالى في امتحان هؤلاء البشر ، ولا يرتبط برضا الله تعالى أو بعدم رضاه عنهم ..

﴿ أَهُمْ يَقْسِمُونَ رَحَمَتَ رَبِّكَ ۚ خَنُ قَسَمْنَا بَيْنَهُم مَّعِيشَهُمْ فِي ٱلْحَيَوٰةِ ٱلدُّنْيَا ۚ وَرَحَمَتُ رَبِّكَ خَيْرٌ وَرَفَعْنَا بَعْضَهُمْ فَوْقَ بَعْضٍ دَرَجَسٍ لِّيَتَّخِذَ بَعْضُهُم بَعْضًا سُخْرِيًّا ۗ وَرَحَمَتُ رَبِّكَ خَيْرٌ وَرَفَعْنَا بَعْضَهُمْ فَوْقَ بَعْضٍ دَرَجَسٍ لِّيتَّخِذَ بَعْضُهُم بَعْضًا سُخْرِيًّا ۗ وَرَحَمَتُ رَبِّكَ خَيْرٌ مِّ لَا يَعْضَهُم فَوْقَ فَي وَلَوْلا أَن يَكُونَ ٱلنَّاسُ أُمَّةً وَاحِدَةً لَّجَعَلْنَا لِمَن يَكُفُرُ بِٱلرَّحَمُنِ فِي وَلَوْلا أَن يَكُونَ ٱلنَّاسُ أُمَّةً وَاحِدَةً لَجَعَلْنَا لِمَن يَكْفُرُ بِٱلرَّحَمُنِ لِي وَلَوْلاً أَن يَكُونَ ٱلنَّاسُ أُمَّةً وَاحِدَةً لَجَعَلْنَا لِمَن يَكُفُرُ بِٱلرَّحَمُنِ لِي وَلَيْهُمُ وَنَ النَّاسُ أُمَّةً وَاحِدَةً لَيْعُونَ إِلَى اللَّهُ وَلَا عَلَيْهَا لِمَن يَكُونَ اللَّالِمُ أَمَّةً وَالْكَرِيمِ مِن فِضَةٍ وَمَعَارِجَ عَلَيْهَا يَظْهَرُونَ ﴿ وَلِلْكُلِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَالْكَ لَمَّا مَتَنعُ ٱلْخَيْوَةِ ٱلدُّنْيَا ۚ وَٱلْاَحِرَةُ عِندَ رَبِّكَ لَمَّا مَتَنعُ ٱلْخَيْوَةِ ٱلدُّنْيَا ۚ وَٱلْاَحِرَةُ عِندَ رَبِّكَ لِللَّهُ لَلْهُ اللَّالِقُولَ الللَّهُ فَيَا لَا لَعْنَا لَا اللَّهُمُ وَلَى اللَّهُ وَالْتَعْلَقُونَ لَا الللَّهُمُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّالِقُولَ اللَّهُ الللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللْهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللللللَّهُ الللَّهُ اللللَّهُ اللللْهُ اللللَّهُ اللللَّهُ اللللْهُ اللللللْفُولَةِ اللللْهُ الللْهُ اللللْهُ الللللْفُولَةِ الللللْفُولُ اللللْهُ الللْهُ اللللْهُ الللْهُ اللَّهُ اللللْهُ اللللْهُ الللللْفُولُ الللللْفُولُ اللللْهُ اللللْفُولُ الللْهُ اللللْهُ اللللْهُ اللللللْفُولُ الللللْفُولُ الللْهُ الللللْفُولُ اللللْفُولُ الللللْفُولُ الللْفُولُ اللللْفُولُ الللْفُولُ الللللْفُولُ اللللْفُولُ الللللْفُولُ اللَّلِهُ الللْفُولُ الللْفُولُ اللللْفُولُ الللْفُولُ اللللْفُولُ الللللْفُولُ

وهكذا فإن رفْع الله تعالى للناس بعضهم فوق بعض درجات في الحياة الدنيا ، هو لحكمة إلهية بمدف اختبارهم حسب الدرجة التي آتاهم الله تعالى إيّاها ..

﴿ وَلَوْٓ شَآءَ ٱللَّهُ لَجَعَلَكُمْ أُمَّةً وَاحِدَةً وَلَكِن لِّيَبْلُوَكُمْ فِي مَآ ءَاتَنكُمْ فَاسْتَبِقُوا الْخَيْرَاتِ إِلَى ٱللَّهِ مَرْجِعُكُمْ جَمِيعًا فَيُنَبِّئُكُم بِمَا كُنتُمْ فِيهِ تَخْتَلِفُونَ ﴾ [المائدة: ٤٨]

﴿ وَهُوَ ٱلَّذِى جَعَلَكُمْ خَلَتِهِفَ ٱلْأَرْضِ وَرَفَعَ بَعْضَكُمْ فَوْقَ بَعْضِ دَرَجَنتِ لِيَبْلُوكُمْ فِي مَآ ءَاتَنكُرُ ۚ إِنَّ رَبَّكَ سَرِيعُ ٱلْعِقَابِ وَإِنَّهُ لَغَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴾ [الأنعام: ١٦٥]

فَبَسْطُ الله تعالى الرزق لبعض عباده ، هو من مقتضيات امتحالهم ، بما يتناسب مع علم الله تعالى الخبير البصير بحالهم ..

﴿ إِنَّ رَبَّكَ يَبْسُطُ ٱلرِّزْقَ لِمَن يَشَآءُ وَيَقْدِرُ ۚ إِنَّهُ كَانَ بِعِبَادِهِ عَنِيرًا بَصِيرًا ﴾ [ الإسراء: ٣٠]

ر. كما ينظر بعض الناس من زاوية الدنيا إلى هذه المسألة ، نظرةً سطحيَّة تتعلَّق . كتع الدنيا الزائلة .. ولكنَّ المسألة من زاوية الحكمة الإلهية ، هي امتحان اختاره الله تعالى بعلمه وحكمته .. فالله تعالى الخبير البصير بحال عباده ، يعلم علماً مطلقاً نتيجة بسط الرزق لعباده كما يريدون ..

( \* وَلَوْ بَسَطَ ٱللَّهُ ٱلرِّزْقَ لِعِبَادِهِ - لَبَغَوْا فِي ٱلْأَرْضِ وَلَكِمَن يُنَزِّلُ بِقَدَرٍ مَّا يَشَآءُ ۚ إِنَّهُۥ بِعِبَادِه - خَبِيرٌ بَصِيرٌ ﴾ [الشورى: ٢٧]

فهذه النّعم المحيطة بالإنسان من سمع وبصر و.... إنما هي لغاية مُرادة من الله تعالى ، وسيُسأل الإنسان يوم القيامة عن تفاعله في حياتنا الدنيا مع هذه النّعم ، حسب ما بيّنه منهج الله تعالى .. لذلك فإن سَحْبَ الله تعالى بعض هذه النّعم من بعض البشر ، يعني أنّ الله تعالى لم يشأ اختبارهم عبر هذه النّعم التي سحبها منهم ، وأنه سيختبرهم وهذه النّعم مسحوبة منهم ..

وسَحْب هذه النِّعم منهم ، هو في الحقيقة حيرٌ لهم ، لأنَّ الله تعالى يعلم بعلمه المطلق ألهم سيتفاعلون مع هذه النَّعم - فيما لو لم تحسب منهم - باتجاه الإعراض عن منهج الله تعالى ..

### ﴿ وَلَوْ عَلِمَ ٱللَّهُ فِيهِمْ خَيْرًا لَّأَسْمَعَهُمْ ۖ وَلَوْ أَسْمَعَهُمْ لَتَوَلُّواْ وَّهُم مُّعْرِضُونَ ﴾ [

الأنفال: ٢٣]

وإنَّ علينا أن نعلمَ بأنَّ نعمة السمع في هذه الصورة القرآنيّة ، وغيرها من النعم كالبصر و ..... والواردة في القرآن الكريم ، لا يُراد بها مجرَّد الآليات المادية من آلية أذنيّة للسمع المادّي ، وآلية عينيّة للبصر المادي و ..... إنما يُراد بها – أيضاً – السمع الروحي لمنهج الله تعالى ، والبصر الروحي ، و .....

.. لذلك فإنّ ولادة الإنسان في مجتمع له خصوصيّته الدينيّة والمذهبيّة والحضاريّة ، تحيط هما حكمة الله تعالى لامتحان هذا الإنسان ( عبر هذه الخصوصيّات ) ، في درجة بحثه عن الحق ، وسماعه للحق ، ورؤيته للحق ..

وفترة الامتحان ( العمر ) مختارة بحكمة من الله تعالى .. لذلك عندما يطلب الكفار تمديد هذه الفترة ، عبر اختبارهم من حديد .. يخبرنا الله تعالى بعلمه المطلق ، ألهم لو عادوا للاختبار من حديد لعادوا إلى كفرهم ..

#### ﴿ وَلَوْ رُدُّواْ لَعَادُواْ لِمَا نَهُواْ عَنَّهُ وَإِنَّهُمْ لَكَدْدِبُونَ ﴾ [ الأنعام : ٢٨ ]

فلو علم الله تعالى فيهم خيراً ، وأنَّ زيادة فترة امتحالهم ( عمرهم في الحياة الدنيا ) ستكون لصالحهم ، لمدَّد هذه الفترة ولكان عمرهم أكبر من العمر الذي عاشوه ..

ورب قائل يقول كيف يخلد الإنسان في جهنم أو في الجنة ، نتيجة عمل عمله في فترة محدَّدة في حياته الدنيا ؟! .. إنَّ الإرادة - كما رأينا - ترتبط بساحة ما فوق المادة والمكان والزمان ، وما الحياة الدنيا إلا وسيلة لإخراج إرادة الإنسان إلى مشيئة في عالم الحسّ والوجود ، عن طريق الأخذ بالأسباب .. وبما أنَّ حقيقة الإرادة مستقلة عن قوانين المكان والزمان ، ولذلك مهما مُدِّد عمر الإنسان ( الذي حدَّده الله تعالى بحكمة مطلقة تحيط

بإرادة هذا الإنسان ) لا يمكن أن تكون محصلة العمل مختلفةً عن المحصلة التي حصل عليها .. فالإرادة ظهرت كاملةً من خلال أخذ الإنسان بالأسباب حسب الغاية التي تريدها ذاته

. .

حين نأخذ قطرة من الماء ونضعها في المخبر ، ونستخرج منها نتيجة نعمِّمها على الماء الموجود في الكون .. إنما فعلنا ذلك لعلمنا المسبق أنَّ هذه القطرة تحمل من الخواص ما تحمله كلّ قطرات الماء الموجودة في الكون ، وإلاّ لما عمَّمنا النتيجة التي حصلنا عليها ..

إنَّ الله تعالى باختباره لعباده يكون عادلاً حكيماً ، ومستوفياً كلَّ شروط الامتحان العادل .. فيبيِّن عن طريق رسله ، منهجه الصحيح الذي يأمر بالحقِّ والطاعة والابتعاد عن الباطل والمعصية ، ويوفر للناس كلّ الخيارات التي يستطيعون اختيارها بحرية تامَّة ، فيوفر لمم حرية اختيار منهجه وحرية الابتعاد عنه ، وبعد ذلك إن فسقوا وعصوا وابتعدوا عن منهجه يحقّ عليهم العذاب الذي بينه لهم في منهجه ..

# ﴿ وَمَا كَانَ رَبُّكَ مُهْلِكَ ٱلْقُرَىٰ حَتَّىٰ يَبْعَثَ فِيَ أُمِّهَا رَسُولاً يَتْلُواْ عَلَيْهِمْ ءَايَتِنَا ۚ وَمَا كَانَ رَبُّكَ مُهْلِكَ ٱلْقُرَىٰ حَتَّىٰ يَبْعَثَ فِي أُمِّهَا رَسُولاً يَتْلُواْ عَلَيْهِمْ ءَايَتِنَا ۚ وَمَا كَانَ رَبُّكَ مُهْلِكِي ٱلْقُرَىٰ إِلَّا وَأَهْلُهَا ظَلِمُونَ ﴾ [القصص: ٩٥]

وهكذا نرى أنَّ تحديد العمر من الله تعالى ، وخلقه للأسباب الخاصّة المحيطة بكلِّ نفس ، يتعلَّق بمدّة الامتحان التي يريدها الله تعالى للإنسان .. فالموت هو طريق حتمي تمرُّ منه كلُّ نفس عند انتهاء فترة امتحالها ..

## ﴿ كُلُّ نَفْسٍ ذَآبِقَةُ ٱلْمَوْتِ ۗ وَنَبْلُوكُم بِٱلشَّرِّ وَٱلَّذَيْرِ فِتْنَةً ۗ وَإِلَيْنَا تُرْجَعُونَ ﴾ [الأنبياء : ٣٥]

لذلك لن يؤخّر الله تعالى نفساً بعد فترة امتحالها ، لأنه حدَّد هذه الفترة بناءً على علمه المطلق بحقيقة إرادة هذه النفس . فالله تعالى الخبير بعمل هذه النفس ، يعلم أنَّ تمديد أجلها لن يؤدّي إلى وصولها لنتيجة أفضل من التي وصلت إليها ..

### ﴿ وَلَن يُؤَخِّرَ ٱللَّهُ نَفْسًا إِذَا جَآءَ أَجَلُهَا ۚ وَٱللَّهُ خَبِيرٌ بِمَا تَعْمَلُونَ ﴾ [المنافقون: ١١]

لقد رأينا - في بحث القضاء - أنَّ القضاء الكوني الجبري هو من عطاء الربوبيّة ، فهو حكم الرَّب .. وهذا الحكم الجبري المختار من الله تعالى لكلِّ مخلوق ، هو مرادٌ لامتحان النفس حسب ما يريده الله تعالى ، وحسب علمه المطلق بحال هذه النفس ، وبشكل الامتحان الذي اختاره الله تعالى لها ..

لذلك فهذا الحكم الجبري ، الذي لا خيار للإنسان فيه ولا حول ولا قوّة ، بحاجة إلى صبر حتى تجتاز النفس امتحانها الذي يمتحنها الله تعالى بأن حكم عليها هذا الحكم ..

وعظمة البيان الإلهي تتجلَّى في القرآن الكريم ، حين تصوير حكم الرَّب المحيط بالنفس .. لذلك نرى أنَّ الصور القرآنية التي تصور لنا حكم الرَّب ، تأتي مرتبطةً بالصبر .. ولقد وردت العبارة القرآنية (حكم ربّك) في القرآن الكريم ثلاث مرات ، جاءت فيها مقترنة بالصبر ..

- ﴿ وَٱصْبِرْ لِحُكْمِرِ رَبِّكَ فَإِنَّكَ بِأَعْيُنِنَا ۖ وَسَبِّحْ بِحَمْدِ رَبِّكَ حِينَ تَقُومُ ﴾ [الطور: ٤٨]
- ﴿ فَآصْبِرْ لِحُكْمِرِ رَبِّكَ وَلَا تَكُن كَصَاحِبِ ٱلْخُوتِ إِذْ نَادَىٰ وَهُوَ مَكْظُومٌ ﴾ [القلم:

**[** £ A

### ﴿ فَٱصْبِرْ لِحُكْمِ رَبِّكَ وَلَا تُطِعْ مِنْهُمْ ءَاثِمًا أَوْ كَفُورًا ﴾ [ الإنسان : ٢٤ ]

فوضع النفس ضمن إطار القضاء الكوني الجبري ، من أجل امتحان يريده الله تعالى ، يتعلَّق بعلم الله تعالى المطلق وحكمته وخبرته ..

### ﴿ وَهُوَ ٱلْقَاهِرُ فَوْقَ عِبَادِهِ عَ وَهُوَ ٱلْحَكِيمُ ٱلْحَبِيرُ ﴾ [الأنعام: ١٨]

وما الحياة الدنيا إلى امتحان للإنسان في أدائه للأمانة التي تعهّد بحملها وهو في حالة النفس المحرَّدة قبل مجيئه إلى الدنيا ..

### ﴿ إِنَّا جَعَلْنَا مَا عَلَى ٱلْأَرْضِ زِينَةً هَّا لِنَبْلُوَهُمْ أَيُّهُمْ أَحْسَنُ عَمَلًا ﴾ [الكهف: ٧]

وهذا يقتضي أنَّ الحياة الدنيا مرحلةٌ مؤقَّتةٌ ، كلَّما فيها متاعٌ زائلٌ يراد منه الاختبار ..

# ﴿ وَمَاۤ أُوتِيتُم مِّن شَيْءٍ فَمَتَنعُ ٱلْحَيَوٰةِ ٱلدُّنْيَا وَزِينَتُهَا ۚ وَمَا عِندَ ٱللَّهِ خَيْرٌ وَأَبْقَىٰۤ أَفَلَا تَعْقِلُونَ ﴾ [القصص: ٦٠]

فالحركة والسعي إذا نُظر إليهما من منظار الدنيا ، وبهدف الدنيا ، هما لعب ، وهذا العب لا يؤدي إلا إلى اللهو .. ومن جهة أخرى فإنَّ لهو الدنيا وزينتها ، لا يكون إلا ضمن إطار اللعب ، لأنَّ الدنيا فانيةٌ وكلَّ ما فيها زائلٌ ، سواء الحركة أم المتعة .. فاللعب هو الحركة والسعي بغير هدف نبيل ، وهذا يؤدي إلى اللهو .. واللهو هو نتيجة السَّعي والمتعة ، بعيداً عن الأهداف النبيلة ..

وهذا هو البيان الإلهي يصوِّر لنا عمق هذه الحقيقة ، التي تربط اللعب باللهو في الحياة الدنيا ، ومن منظار هذه الحياة الفانية .. فكلمتا ( ٱلْحَيَوْةُ ٱلدُّنْيَآ ) عندما تقترنان باللعب تقترنان باللهو ، والعكس بالعكس ، عندما تقترنان باللهو تقترنان باللهو ، فلا يمكن لهاتين الكلمتين أن تقترنا باللعب دون اللهو ، أو تقترنا باللهو دون اللعب ..

﴿ وَمَا ٱلْحَيَوْةُ ٱلدُّنْيَآ إِلَّا لَعِبُّ وَلَهُوًّ ﴾ [الأنعام: ٣٢]

﴿ وَمَا هَلذِهِ ٱلْحَيَوْةُ ٱلدُّنْيَآ إِلَّا لَهُو ۗ وَلَعِبٌ ﴾ [العنكبوت: ٦٤]

﴿ إِنَّمَا ٱلْحَيَوٰةُ ٱلدُّنْيَا لَعِبُّ وَلَهُو ۗ ﴾ [ محمد : ٣٦ ]

( ٱعْلَمُواْ أَنَّمَا ٱلْحَيَوٰةُ ٱلدُّنْيَا لَعِبُّ وَلَهُو ﴾ [ الحديد : ٢٠]

ولكن النظر إلى حقيقة الدنيا من منظار الحكمة الإلهية ، والهدف الذي خُلقت الدنيا من أجله ، يجعلنا نرى المسألة عكس ذلك .. فوجودُ الإنسان في الحياة الدنيا ليس عبثاً ، وخَلْقُ السماوات والأرض ليس لعباً يُراد منه اللهو والتسلية ..

﴿ وَمَا خَلَقْنَا ٱلسَّمَآءَ وَٱلْأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا لَعِبِينَ ﴿ لَوْ أَرَدْنَاۤ أَن نَتَّخِذَ لَهُوًا لَا يَعْبِينَ ﴿ وَمَا خَلَقْنَا ٱلسَّمَآءَ وَٱلْأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا لَعِبِينَ ﴿ وَمَا خَلَقْنَا ٱلسَّمَآءَ وَٱلْأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا لَعِبِينَ ﴿ وَمَا خَلَقُنَا ٱلسَّمَآءَ وَٱلْأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا لَعِبِينَ ﴾ [الأنبياء: ١٦ – ١٧]

﴿ أَفَحَسِبْتُمْ أَنَّمَا خَلَقْنَكُمْ عَبَثًا وَأَنَّكُمْ إِلَيْنَا لَا تُرْجَعُونَ ﴾ [المؤمنون: ١١٥]

والفارق بين المؤمن والكافر هو في إدراك هذه الحقيقة ، وفي العمل والسعي وفق هذا الإدراك .. إمّا من منظار الحكمة الإلهية وإدراك أنَّ الدنيا هي امتحانٌ مؤقتٌ للنفس في التزامها بمنهج الله تعالى .. أو من منظار الدنيا الفانية ، واتّخاذها لهواً ولعباً ، وبالتالي الابتعاد عن منهج الله تعالى ..

فتفاعل الإنسان مع ابتلاء الدنيا من خير وشر ، يُعبِّر عن حقيقة الإيمان ، وعن مدى إدراك الإنسان لحقيقة وجوده في هذا الدنيا ..

لذلك نرى غير المؤمن الذي يعتبر الدنيا كلَّ شيءٍ ، يطمئن للخير إن أصابه، وينقلب على وجهه أن أصابه غير ذلك ..

﴿ وَمِنَ ٱلنَّاسِ مَن يَعْبُدُ ٱللَّهَ عَلَىٰ حَرْفٍ فَإِنْ أَصَابَهُ ﴿ خَيْرٌ ٱطْمَأَنَّ بِهِ ۗ وَإِنْ أَصَابَتْهُ فِي ٱلنَّالَ عَلَىٰ وَجْهِهِ عَلَىٰ وَجْهِهِ خَسِرَ ٱلدُّنْيَا وَٱلْآخِرَة ۚ ذَالِكَ هُوَ ٱلْخُسْرَانُ ٱلْمُبِينُ ﴾ [ الحج: ١١]

ونرى المؤمن كلَّ شيء يصيبه اختباراً من الله تعالى ورحمةً به ، وأنَّ الدنيا دار فانية زائلة ، لذلك إذا ابتلي بالخير شكر ، واعتبر ذلك امتحاناً من الله تعالى لمدى شكره وتصرُّفه بهذا الخير .. وإذا ابتلي بغير ذلك اعتبر امتحاناً من الله تعالى لمدى صبره وتصرُّفه

. .

﴿ قَالَ هَنذَا مِن فَضْلِ رَبِّي لِيَبْلُونِيٓ ءَأَشَّكُرُ أَمْ أَكُفُرُ ۖ وَمَن شَكَرَ فَإِنَّمَا يَشْكُرُ لِنَفْسِهِۦ ۗ وَمَن كَفَرَ فَإِنَّ رَبِّي غَنِيُّ كَرِيمٌ ﴾ [النمل: ٤٠]

\$ \$ \$

#### الخاتمة

.. لقد رأينا عبر أبعاد هذه النظرية أنَّ القرآن الكريم منهجٌ شامل ، يحمل الإحابة على أيِّ مسألة تتعلّق بعقيدة الإنسان، وأنَّ الانطلاق من مقدمات قرآنية ، وفهمها بالشكل الصحيح الذي يحمله القرآن الكريم ، يوصِل إلى نتائج صحيحةً ثابتة يُحملها القرآن الكريم ، ويقرها العقل والمنطق ..

وبالنظر إلى مخطّط هذه النظرية ، نرى أنَّ مسائل الجبر والاختيار والقضاء والقدر ، ترتبط ارتباطاً تامّاً بمسائل الروح والنفس والإرادة والمشيئة والعلم والوحود ، فهي ترتبط بالهدف الذي خُلق الإنسان من أجله، ويحيط بها إطار الحكمة الإلهيّة من وجود الإنسان في هذه الحياة ..

صحيح أنَّ الإنسان لا يُحُاسَب في الآخرة على إدراكه أو عدم إدراكه لهذه المسائل ، مقدار ما يُحاسب على عمله ، ولكن الإيمان القدر ركن من أركان الإيمان ، لا يكتمل إيمان الإنسان إلاّ بالإيمان به ، وبانعكاس ذلك في سلوكه وعمله ..

ويدَّعي بعض المُضِّلين ، أنَّ أسباب التخَّلف الاقتصادي والعلمي في بعض المجتمعات الإسلامية ، مرجعه الإيمان بمسائل القضاء والقدر مُدَّعين أنَّ الإيمان بهذه المسائل يؤدِّي إلى التَّوكل والكسل وعدم الأحذ بالأسباب ..

ويصوِّر بعضهم الآخر - ممّن يحسبون أنفسهم ناطقين باسم الله تعالى وأوصياء على منهجه - مسائل القضاء والقدر وما يتعلَّق بهما ، تصويراً يؤدي في النهاية إلى الجبريّة التامّة التي تؤدّي إلى التّواكل بين المسلمين ، وتعطي غير المسلمين حيثيّات اتّهام الفكر الإسلامي بحمل هذه الجبريّة السلبيّة ..

إن الإسلام – وهم يعرفون ذلك – دين العمل والعلم والأخذ بالأسباب ..

﴿ وَقُلِ آعْمَلُواْ فَسَيَرَى ٱللَّهُ عَمَلَكُمْ وَرَسُولُهُ وَٱلْمُؤْمِنُونَ ﴾ [التوبة: ١٠٥]

﴿ قُلْ هَلْ يَسْتَوِى ٱلَّذِينَ يَعْلَمُونَ وَٱلَّذِينَ لَا يَعْلَمُونَ ۗ ﴾ [الزمر: ٩]

﴿ فَآمَشُواْ فِي مَنَاكِبِهَا وَكُلُواْ مِن رِّزْقِهِ عَلَى وَإِلَيْهِ ٱلنُّشُورُ ﴾ [اللك: ١٥]

و لم يأت الإسلام بمنهج يُقِّيد حركة الإنسان النبيلة وعلمه وعمله .. إنَّ ما قيَّده الإسلام وحذًر منه ، هو توجيه الأسباب والعمل بها باتجاه الشّر والإثم والعدوان ..

### ﴿ وَتَعَاوَنُواْ عَلَى ٱلْبِرِّ وَٱلتَّقْوَىٰ ۖ وَلَا تَعَاوَنُواْ عَلَى ٱلْإِثْمِ وَٱلْعُدُوٰنِ ۗ ﴾ [المائدة: ٢]

فالفهم الخاطىء لمسائل القضاء والقدر والجبر والاختيار التي جاء بها الإسلام — سواء لبعض المسلمين أو غيرهم — لا يعود إلى الإسلام ، إنما يعود إلى عدم إدراك ما جاء به الإسلام .. فمنهج الإسلام لا يحمل ما توهم الذين قالوا بالجبر الكامل ، وأنَّ الإنسان مسلوب الإرادة والاختيار ، ولا يحمل ما توهم الذين قالوا بالاختيار الكامل ، وبأنَّ الإنسان قد أختار كلّ شيء في حياته ، ولا يحمل ما توهم الذين حاولوا نفي قيّومية الله تعالى عن ملكه ، وكأنَّ الله تعالى عمّا يصفون ، ليس له إلا دور المتفرِّج على ما يحدث ..

لا أحد من هؤلاء استند على القرآن الكريم ، ولا أحد من هؤلاء عاد بالمسألة إلى جذورها.. ولربّما يرجع حمل هذه المفاهيم إلى عدم التمييز بين مسألة القضاء من جهة ، وبين وبين مسألة القدر من جهة أُخرى ، وإلى عدم التمييز بين القضاء المنهجي من جهة ، وبين القضاء الكوني من جهة أُخرى .. وسبب كلّ ذلك هو عدم معايرة الفكر و الموروث الفكري ، على كتاب الله تعالى ..

إنَّ سبب وحود التخلف في بعض المجتمعات الإسلامية ، هو عدم فهم حقيقة ما جاء به القرآن الكريم ، وعدم العمل بما أمر به ، والابتعاد عن تطبيق منهجه وعن تنفيذ أحكامه .. ولو التزمت هذه المجتمعات بمنهج الإسلام بالشكل الذي يريده مترِّل هذا المنهج لما رأينا التَّخلُّف في تلك المجتمعات ..

ومسائل القضاء والقدر – وأيّ مسألة من المسائل التي يحملها المنهج الإلهي – يجب أن تكون عاملَ لقاءٍ ووحدةً بين جميع المسلمين ، لأنّ المنهج واحد يُؤمن به جميعُ المسلمين ،

والاختلاف بين المسلمين في رؤية هذه المسائل ، ناتج عن الزوايا المختلفة التي ينظرون من خلالها إلى هذه المسائل ، لا بُدّ من إطارٍ واحدٍ يحوي جميع هذه الآراء ، ضمن ما يحمله منهج الله سبحانه وتعالى ( القرآن الكريم ) . .

إن الإسلام دين عمل وأخذ بالأسباب ، وليس دينَ تواكلٍ وكسل ، وفي الإسلام لا يُوجَد وقتٌ للهو والعب ، فالحياة عبادة وعمل .. لذلك نرى أنَّ الله تعالى يأمرنا بعد الفراغ من الصلاة ، بالعمل والأخذ بالأسباب والابتغاء من فضل الله تعالى ..

## ﴿ فَإِذَا قُضِيَتِ ٱلصَّلَوٰةُ فَآنتَشِرُواْ فِي ٱلْأَرْضِ وَآبْتَغُواْ مِن فَضَّلِ ٱللَّهِ وَٱذْكُرُواْ ٱللَّهَ كَثِيرًا لَّعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ ﴾ [الجمعة : ١٠]

والإسلام ليس دين العمل والأخذ بالأسباب باتجاه الخير من أجل ذات الإنسان العامل بمذه الأسباب فحسب ، بل هو دين التضحية بالذات في سبيل الله تعالى ، ودين العمل باتجاه الخير للآخرين ، وذوبان الأنا في الجماعة ..

ولإدراك عمق هذه الحقيقة ، التي تُميِّز منهج الإسلام عن غيره من المناهج حتى السماويَّة ، سنقف عند موقفين متشاهين تماماً تعرَّض لهما الرسول محمد و موسى عليه السَّلام .. ولا نريد بهذه المقارنة التفريق بين الرُّسل عليهم صلوات الله تعالى أجمعين .. إنَّ ما نريده هو إلقاء الضوء على عمق مبدأ التضحية في سبيل الله تعالى ، وذوبان الأنا في الجماعة ، الذي اتَّصف به الإسلام وتميَّز به عن غيره ..

فالمقرنة ليست بين محمّد ﷺ وموسى عليه السلام ، فنحن يأمرنا الله تعالى ألا نفرّق بين أحدِ من رسله .. المقارنة هي بين منهج الرسالة الخاتمة وغيرها من الرسالات ..

لقد تعرَّض موسى عليه السَّلام وقومه لموقف صعب ، عندما أدركهم فرعون وحيشه ، فما قول موسى عليه السَّلام تجاه هذا الموقف .. هذا القول الذي حاء منسجماً مع روح المنهج الذي يسير عليه قومه ، ومع سلوكية تعاملهم مع هذا المنهج ..

﴿ فَأَتَّبَعُوهُم مُّشْرِقِينَ ۞ فَلَمَّا تَرَءَا ٱلْجَمْعَانِ قَالَ أَصْحَنَ مُوسَى إِنَّا لَمُدْرَكُونَ ۞ قَالَ كَلَّا أَنِ مَعِى رَبِي سَيَهْدِينِ ۞ فَأُوْحَيْنَاۤ إِلَىٰ مُوسَىٰٓ أَنِ ٱضْرِب بِعَصَاكَ ٱلْبَحْرَ ۖ فَٱنفَلَقَ فَكَانَ كُلُّ فِرْقِ كَٱلطَّوْدِ ٱلْعَظِيمِ ﴾ [الشعراء: ٦٠ – ٦٣]

وتعرَّض الرَّسول ﷺ وأبو بكر الصِّدِّيق رضي الله تعالى عنه ، للموقف نفسه عندما لحق بمم الكفار ، فما قول الرسول ﷺ تحاه هذا الموقف .. هذا القول الذي جاء منسجماً مع روح منهج الإسلام وسلوكيَّة متَّبعيه ..

﴿ إِلَّا تَنصُرُوهُ فَقَدْ نَصَرَهُ ٱللَّهُ إِذْ أَخْرَجَهُ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ ثَانِي ٱثْنَيْنِ إِذْ هُمَا فِ النَّهَارِ إِذْ يَقُولُ لِصَحِبِهِ لَا تَحْزَنْ إِنَّ ٱللَّهَ مَعَنا فَأَنزَلَ ٱللَّهُ سَكِينَتَهُ عَلَيْهِ وَأَيَّدَهُ وَالْغَارِ إِذْ يَقُولُ لِصَحِبِهِ لَا تَحْزَنْ إِنَّ ٱللَّهَ مَعَنا فَأَنزَلَ ٱللّهُ سَكِينَتَهُ عَلَيْهِ وَأَيّدَهُ وَلَا اللّهُ عَرَوْهُا وَجَعَلَ كَلِمَةَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ ٱلسَّفْلَىٰ وَكَلِمَةُ ٱللّهِ هِي ٱلْعُلْيَا لَي اللّهُ عَزِيزٌ حَكِيمٌ ﴾ [التوبة: ١٤]

لنقارن بين العبارة التي نطق بها الرسول ﷺ في ذلك الموقف ﴿ إِنَّ مَعَنَا ۗ ﴾ وبين العبارة التي نطق بها موسى عليه السَّلام في موقف يماثله ﴿ إِنَّ مَعِيَ رَبِّي ﴾ . .

في الموقف الإسلامي جاءت كلمة الله (إن الله مَعَنَا) وهي من عطاء الإلوهية الذي يخصُّ المؤمنين دون غيرهم من البشر ، أي أنَّ الذي معنا هو الله إلهنا الذي نعبده ونتَّجه إليه في كلِّ أفعالنا .. وفي الموقف الآخر جاءت كلمة ربي (إنَّ مَعِيَ رَبِّ) وهي عطاء الرُّبوبية لجميع البشر طائعهم وعاصيهم ..

في الموقف الإسلامي جاءت كلمة الله قبل كلمة معنا (إِنَّ ٱللَّهَ مَعَنَا )، فالاتجاه إلى الله تعالى والتَّضحية في سبيله ، أهم من الذات (مَعَنَا )، وفي الموقف الآخر جاءت كلمة معى قبل الذات الإلهية (إنَّ مَعِيَ رَبِي) ..

في الموقف الإسلامي جاءت كلمة (مَعَنَا )، وهي بصيغة الجماعة (إِنَّ ٱللَّهُ مَعَنَا )، وهي بصيغة الجماعة (إِنَّ مَعِيَ ٱللَّهُ مَعَنَا )، وفي الموقف الآخر جاءت كلمة (مَعِيَ )، وهي بصيغة الإفراد (إِنَّ مَعِيَ رَبِّ )

. .

وكما قلنا المقارنة ليست بين الرسول و وبين موسى عليه السَّلام .. إنها مقارنة تُبيِّن لنا مدى ارتباط روح الإسلام بالتضحية والعمل في سبيل الله تعالى ، وذوبان الذات في الجماعة ..

ولذلك قال الله تعالى في حقِّ الأمَّة المسلمة الملتزمة بمنهجه المنصاعة لأحكامه ..

﴿ كُنتُمْ خَيْرَ أُمَّةٍ أُخْرِجَتْ لِلنَّاسِ تَأْمُرُونَ بِٱلْمَعْرُوفِ وَتَنْهَوْنَ عَنِ ٱلْمُنكِرِ وَتُنْهَوْنَ عَنِ ٱلْمُنكِرِ وَتُؤْمِنُونَ بِٱللَّهِ ۗ وَلَوْ ءَامَنَ أَهْلُ ٱلْكِتَبِ لَكَانَ خَيْرًا لَّهُم ۚ مِنْهُمُ ٱلْمُؤْمِنُونَ وَأَكْرَهُمُ ٱلْفَسِقُونَ ﴾ [آل عمران: ١١٠]

وما يبدِّدُ ظلام الأنانيَّة في النفس ، ويعطي الإنسان حافزاً باتجاه الخير ، مهما ملك هذا الإنسان مقارنةً مع غيره من البشر ، وهو الإيمان بمسائل القضاء والقدر .. فلا ينظر الإنسان إلى ما أُعطي غيره ، لأنه يعلم أنَّ المسألة هي مسألة امتحان ، وأنَّ من أُعطي أكثر ليس شرطاً هو الأفضل .. بل إنَّ من عمل وأطاع الله تعالى أكثر ودخل في رحمته فهو الأفضل ..

﴿ أَهُمْ يَقْسِمُونَ رَحْمَتَ رَبِّكَ ۚ خَنُ قَسَمْنَا بَيْنَهُم مَّعِيشَتَهُمْ فِي ٱلْحَيَوٰةِ ٱلدُّنْيَا ۚ وَرَفَعْنَا بَعْضَهُمْ فَوْقَ بَعْضٍ دَرَجَسٍ لِّيَتَّخِذَ بَعْضُهُم بَعْضًا سُخْرِيًّا ۗ وَرَحْمَتُ رَبِّكَ خَيْرٌ وَرَفَعْنَا بَعْضَهُمْ فَوْقَ بَعْضٍ دَرَجَسٍ لِّيَتَّخِذَ بَعْضُهُم بَعْضًا سُخْرِيًّا ۗ وَرَحْمَتُ رَبِّكَ خَيْرٌ وَرَفَعْنَا بَعْضَهُمْ فَوْقَ بَعْضٍ دَرَجَسٍ لِّيَتَّخِذَ بَعْضُهُم بَعْضًا سُخْرِيًّا ۗ وَرَحْمَتُ رَبِّكَ خَيْرٌ وَرَفَعَنَا بَعْضَهُمْ وَلَا لَمْ فَوْقَ بَعْضٍ دَرَجَسٍ لِيَتَّخِذَ بَعْضُهُم بَعْضًا سُخْرِيًّا ۗ وَرَحْمَتُ رَبِّكَ خَيْرٌ وَلَا لَيْمُ مَعْونَ ﴾ [الزحرف: ٣٢]

إنَّ إدراك حقيقة الحياة الدنيا وقيمتها – إذا ما قورنت بالحياة الآخرة الخالدة – يضع الإنسان وسلوكه في موقعه الإيجابي تجاه نفسه وتجاه غيره ..

﴿ ٱعْلَمُواْ أَنَّمَا ٱلْحَيَوٰةُ ٱلدُّنْيَا لَعِبُ وَلَهُو ۗ وَزِينَةٌ وَتَفَاخُرٌ بَيْنَكُمْ وَتَكَاثُرُ فِي ٱلْأَمْوَالِ وَٱلْأَوْلَنِدِ لَهُ كَمَثَلِ غَيْثٍ أَعْجَبَ ٱلْكُفَّارَ نَبَاتُهُ وَثُمَّ يَهِيجُ فَتَرَانُهُ مُصْفَرًّا ثُمَّ يَكُونُ حُطَىمًا لَّ

وَفِي ٱلْاَخِرَةِ عَذَابٌ شَدِيدٌ وَمَغْفِرَةٌ مِّنَ ٱللَّهِ وَرِضُوانٌ ۚ وَمَا ٱلْحَيَوٰةُ ٱلدُّنْيَآ إِلَّا مَتَنعُ ٱلْغُرُورِ ﴾ [الحديد: ٢٠]

ومن لم يدرك أنَّ وراء الأسباب المسخَّرة للإنسان مُسبِّباً يُسخِّرها له ، ومن لم يُدرك الحكمة التي خُلق الإنسان من أجلها ، فإنَّ قلبه أعمى وإن كانت له حواس ..

﴿ وَلَقَدْ ذَرَأْنَا لِجَهَنَّمَ كَثِيرًا مِّنَ ٱلْجِنِّ وَٱلْإِنسِ أَهُمْ قُلُوبٌ لَا يَفْقَهُونَ بِهَا وَهُمْ أَخَلُنَّ لَا يُسْمَعُونَ بِهَا أَوْلَتِهِكَ كَٱلْأَنْعَدِ بَلَ هُمْ أَضَلُ أَوْلَتِهِكَ كَٱلْأَنْعَدِ بَلَ هُمْ أَضَلُ أَوْلَتِهِكَ هُمُ ٱلْغَنفِلُونَ بِهَا وَهُمْ ءَاذَانٌ لَا يَسْمَعُونَ بِهَا أَوْلَتِهِكَ كَٱلْأَنْعَدِ بَلَ هُمْ أَضَلُ أَوْلَتِهِكَ هُمُ ٱلْغَنفِلُونَ بَهَا وَالْعراف ١٧٩]

﴿ أَفَلَمْ يَسِيرُواْ فِي ٱلْأَرْضِ فَتَكُونَ لَهُمْ قُلُوبٌ يَعْقِلُونَ بِهَآ أَوْ ءَاذَانٌ يَسْمَعُونَ بِهَآ فَإِنَّهَا لَا تَعْمَى ٱلْقُلُوبُ ٱلَّتِي فِي ٱلصُّدُورِ ﴾ [الحج: ٤٦]

وهناك شعاعٌ من النُّور يربط نعيم الآخرة والفوز بجنَّتها ، مع الصِّراط المستقيم الذي بيَّنه الله تعالى ، والذي نرى من خلاله حقيقة العالم الآخر ، عبر نور هذا الصراط الذي يحمل لنا الهداية والنعيم في الدنيا والآخرة ..

- ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ قَدْ جَآءَكُم بُرَّهَانٌ مِّن رَّبِّكُمْ وَأَنزَلْنَآ إِلَيْكُمْ نُورًا مُّبِينًا ﴾ [النساء:
  - ﴿ قَدَ جَآءَكُم مِّنَ ٱللَّهِ نُورٌ وَكِتَنَّ مُّبِينٌ ﴾ [المائدة: ١٥]

هذا النُّور الإلهي يراه الإنسان عندما يسير على الصراط المستقيم في منهج الله تعالى ..

﴿ وَمَنَ يَعْتَصِم بِٱللَّهِ فَقَدْ هُدِيَ إِلَىٰ صِرَاطٍ مُّسْتَقِيمٍ ﴾ [آل عمران: ١٠١]

﴿ الْرَّ كِتَبُ أَنزَلْنَهُ إِلَيْكَ لِتُخْرِجَ ٱلنَّاسَ مِنَ ٱلظُّلُمَنتِ إِلَى ٱلنُّورِ بِإِذْنِ رَبِّهِمْ إِلَىٰ صِرَاطِ ٱلْعَزِيزِ ٱلْحَمِيدِ ﴾ [ ابراهيم : ١ ] وعلاقة النُّور بين الدنيا والآخرة ، هي علاقة عميقة جداً .. فنور الحق في منهج الله تعالى ، هو النُّور الذي يرى به الإنسان بالآخرة .. ومن لم يَقتبس من هذا النور في حياته الدنيا ويسير به على الصراط المستقيم الذي بيَّنه الله تعالى في منهجه ، لا يُجد له في الآخرة نوراً يرى به .. فالنور الذي يراه الإنسان ويقتبسه من منهج الله تعالى ، ويسير به على الصراط المستقيم في الحياة الدنيا ، هو ذاته النور الذي يرى به في الآخرة ..

### ﴿ وَمَن كَانَ فِي هَدِهِ مَ أَعْمَىٰ فَهُوَ فِي ٱلْآخِرَةِ أَعْمَىٰ وَأَضَلُّ سَبِيلًا ﴾ [الإسراء: ٧٢]

﴿ يَوْمَ تَرَى ٱلْمُؤْمِنِينَ وَٱلْمُؤْمِنِينَ يَسْعَىٰ نُورُهُم بَيْنَ أَيْدِيهِمْ وَبِأَيْمَنِهِم بُشْرَنكُمُ ٱلْيَوْمَ جَنَّتٌ جَرِى مِن تَحْتِهَا ٱلْأَنْهَرُ خَلِدِينَ فِيهَا ۚ ذَٰلِكَ هُو ٱلْفَوْدُ ٱلْعَظِيمُ ۚ يَوْمَ يَقُولُ ٱلْمُنَفِقُونَ وَٱلْمُنَفِقَاتُ لِلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱنظُرُونَا نَقْتَبِسٌ مِن نُّورِكُمْ قِيلَ يَقُولُ ٱلْمُنَفِقُونَ وَٱلْمُنَفِقَاتُ لِلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱنظُرُونَا نَقْتَبِسٌ مِن نُّورِكُمْ قِيلَ الرَّحِمَةُ الْمُعَوا وَرَآءَكُمْ فَٱلْتَمِسُوا نُورًا فَضُرِبَ بَيْنَهُم بِسُورٍ لَّهُ بَاللَّ بَاطِنُهُ فِيهِ ٱلرَّحْمَةُ وَظَيهِرُهُ مِن قِبَلِهِ ٱلْعَذَابُ ۚ فَي يُنَادُونَهُمْ أَلَمْ نَكُن مَّعَكُمْ أَقَالُواْ بَلَىٰ وَلَكِنَّكُم فَتَنتُمْ وَظَيهِرُهُ مِن قِبَلِهِ ٱلْعَذَابُ ۚ فَي يُنَادُونَهُمْ أَلَمْ نَكُن مَّعَكُمْ أَقَالُواْ بَلَىٰ وَلَكِنَّكُم فَتَنتُمْ أَنْفُسَكُمْ وَتَرَبَّصُمُ وَارْتَبَتُمْ وَغَرَّتُكُمُ ٱلْأَمَانِيُ حَتَىٰ جَآءَ أَمْ ٱللّهِ وَغَرَّكُم بِٱللّهِ ٱلْعَرُولُ فَ فَتَنتُمْ فَالْيَوْمُ لَا يُؤْفِلُ مِنَ ٱلّذِينَ كَفَرُواا ۚ مَأُونِكُمُ ٱلنَّالُ هِي مَولَئكُم أَلْنَادُ هِي مَولَئكُمُ أَلْنَادُ هِي مَولَئكُم أَلْنَادُ هِي مَولَئكُم أَلْنَادُ هِي مَولَئكُم أَلْمَانِي حَتَىٰ جَآءَ أَمْ ٱللّهُ وَغَرَّكُم بِٱللّهِ الْعُرُولُ فَي اللّهِ لَا يُؤْخِذُ مِن عَبْدُهُ وَلَا مِنَ ٱلّذِينَ كَفُرُوا أَمْ مَانِكُمُ ٱلنَّادُ هِي مَولَئكُم أَلْكُم أَلْكُم أَلْنَادُ هُو مَن اللّذِينَ كَفُرُوا أَمْ مَانِي حَتَى مَولَئكُم أَلْونَا مَا فَالْكُمُ ٱلنَّادُ هِي مَولَئكُم أَولِيكُم أَلْفَادُوا مِنَ اللّذِينَ كَفُرُوا أَلْ مَن اللّذِينَ كَفُرُوا أَلَّهُ مِنْ اللّذِينَ عَلْمُ اللّهُ مُعْرَكُم أَلْهُ مُؤْمِلًا مِن اللّذِينَ كَفُرُوا مَانِي مُعْمَالِكُم أَلْمُ مُعْمَلِهُ أَلْمُوا مِنَ اللّذِينَ عَلَولًا مِنَ اللّذِينَ عَلْمُ اللّهُ اللْمُعْمِلِهُ الللّهُ الْمُؤْمِلُولُوا مَانِي الْمُعْمُ الللّهُ اللّهُ الْمُؤْمِلُولُ مَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الْمُعْرَالُهُ مُعْمُ اللّهُ الْمُؤْمِلُ مَا اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللللللّهُ

فالمؤمن هو الذي يرى النور في منهج الله تعالى ، ويقتبس من هذا النور ما يُضيء له الطريق على صراط الله تعالى المستقيم ، الذي طلب من عباده السير عليه في الحياة الدنيا .. والمسيء هو الذي يُعرض عن هذا المنهج ولا يلتزم به ، وبالتالي لا يقتبس من هذا النور شيئاً ..

﴿ وَمَنْ أَعْرَضَ عَن ذِكْرِى فَإِنَّ لَهُ مَعِيشَةً ضَنكًا وَنَحْشُرُهُ مَوَمَ ٱلْقِيَامَةِ أَعْمَىٰ هَ قَالَ رَبِّ لِمَ حَشَرْتَنِي أَعْمَىٰ وَقَدْ كُنتُ بَصِيرًا هَ قَالَ كَذَالِكَ أَتَتْكَ ءَايَنتُنَا فَنَسِيتَهَا وَكَذَالِكَ ٱلْيَوْمَ تُنسَىٰ ﴾ [طه: ١٢١-١٢١]

### النظرية الثانية : (القَدَر) ٢٧٨ النظرية الثانية : (القَدَر) ٢٧٨ ( وَمَا يَسْتَوِى ٱلْأَعْمَىٰ وَٱلْبَصِيرُ وَٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّلِحَتِ وَلَا ٱلْمُسِيَءُ عَ قَليلًا مَّا تَتَذَكَّرُونَ ﴾ [عافر: ٥٨]

لذلك يُعدُّ المنهج الإلهي بصائر للإنسان ، يرى الحقيقة من خلال نوره ، ولا سبيل لرؤية الحقيقة إلاّ عبر نور هذا المنهج ..

### ﴿ قَدْ جَآءَكُم بَصَآبِرُ مِن رَّبِّكُم ۗ فَمَنْ أَبْصَرَ فَلِنَفْسِهِ ۖ وَمَنْ عَمِى فَعَلَيْهَا ۚ وَمَآ أَناْ عَلَيْكُم بِحَفِيظٍ ﴾ [الأنعام: ١٠٤]

وهكذا فإنَّ كلَّ من يُعرض ويبتعد – أو يُبعد غيره – عن هذا النور الإلهي في منهج الله تعالى ، إنما يُغرق نفسَه في دياجير الظلام ..

### ﴿ وَمَنْ أَظْلَمُ مِمَّن مَّنَعَ مَسَاجِدَ ٱللَّهِ أَن يُذِّكَرَ فِيهَا ٱسْمُهُ وَسَعَىٰ فِي خَرَابِهَآ ﴾ [ البقرة: ١١٤]

﴿ فَمَنْ أَظْلَمُ مِمَّن كَذَّبَ بِعَايَئِ ٱللَّهِ وَصَدَفَ عَنْهَا ﴾ [الأنعام: ١٥٧]

### ﴿ وَمَنْ أَظْلَمُ مِمَّن ذُكِّرَ بِعَايَتِ رَبِّهِ عَنُمَّ أَعْرَضَ عَنْهَا ۚ إِنَّا مِنَ ٱلْمُجْرِمِينَ مُنتَقمُونَ ﴾ [السجدة: ٢٢]

والنور الإلهي الذي يحويه منهج الله تعالى ، هو نورٌ واحدٌ كاملٌ لا يتجزأ ، أما ظلمات الجهل والفساد التي تحملها مناهج البشر الوضعية ، البعيدة عن منهج الله تعالى ، فهي كثيرة .. ولذلك نرى أنَّ عظمة البيان الإلهي في القرآن الكريم تتحدَّث دائماً عن النور بصيغة المفرد ، فلم تأت هذه الكلمة ولا مرَّة بصيغة الجمع ، وتتحدَّث عن كلمة الظلمات دائماً بصيغة الجمع .. فطرق الجهل والفساد كثيرة ، أمَّا نور الحق فهو واحد لا يتجزًّا ..

إنَّ أيَّ إنسان ينتمي في الآخرة إلى إحدى مجموعتين ، مجموعة أصحاب الجنَّة ، أو مجموعة أصحاب النّار ... وانتماؤه إلى إحدى هاتين المجموعتين ، يتوقّف على التزامه بمنهج الله تعالى .. فوعد الله تعالى حقٌّ وحاصلٌ لا شكَّ في ذلك .. ﴿ وَنَادَىٰۤ أَصْحَنَبُ ٱلْجُنَّةِ أَصْحَنَبَ ٱلنَّارِ أَن قَدْ وَجَدْنَا مَا وَعَدَنَا رَبُّنَا حَقَّا فَهَلَ وَجَدَتُم مَّا وَعَدَ رَبُّكُمْ حَقَّا لَا تَعَمْ ۚ فَأَذَّنَ مُؤَذِنٌ بَيْنَهُمْ أَن لَعْنَهُ ٱللَّهِ عَلَى وَجَدتُم مَّا وَعَدَ رَبُّكُمْ حَقَّا لَا قَالُواْ نَعَمْ ۚ فَأَذَّنَ مُؤَذِنٌ بَيْنَهُمْ أَن لَعْنَهُ ٱللَّهِ عَلَى الطَّلِمِينَ ﴾ [الأعراف: ٤٤]

لقد جاء النّص القرآني الكريم بالنسبة لأصحاب الجنّة ( مَا وَعَدَنَا رَبُتَنا ) ، فأصحاب الجنّة نظروا إلى هذا الوعد في حياقم الدنيا ، والتزموا به ، أمّّا أصحاب النّار فقد جاء النّص القرآني الكريم بالنسبة لهم ( مَّا وَعَدَ رَبُّكُمْ ) و لم يأت ( ما وعدكم ربكم ) ، لأنهم لم ينظروا إلى هذا المنهج في حياقم الدنيا ، و لم يلتزموا به ، و لم يؤمنوا أنَّ هذا الوعد حاصل ..

ولو رجع كلُّ إنسان إلى عقلِهِ وفطرتِهِ السليمة ، بعيداً عن وسوسات شياطين الإنس والجن ، لأدرك – على قدر ما يستطيع – حقيقة وجوده في هذه الدنيا ، وحكمة ما يحيط به من مسائل القضاء والقدر ، وبأنها جميعها تدور داخل إطار امتحانه في حمل الأمانة التي تعهّد بحملها ، وذلك عبر أتّباع منهج الله تعالى ..

ولو عاد الإنسان إلى منهج الله تعالى ، لرأى هذه الحقيقة نوراً يضيء له طريق الحياة ، وصراطاً مستقيماً يؤدِّي به إلى نعيم الدنيا والآخرة ..

#### تمَّ بعونه تعالى

عام ١٤١٦ هجري الموافق ١٩٩٦ ميلادي

♣ ♣ ♠

### الفمرس

| الموضوع الصفحة |                  |
|----------------|------------------|
| ٧              | المقدمة          |
|                | الفصل الأوّل     |
| * *            | المادّة          |
| ٤١             | المكان           |
| ٥٣             | الزمان           |
| ٧٣             | مراتب الوجود     |
|                | الفصل الثاني     |
| ٧٩             | الروح والنفس     |
| 1.9            | الغيب والشهادة   |
| 1 7 9          | الإرادة والمشيئة |
|                | الفصل الثالث     |
| 179            | القضاء           |
| ١٨٧            | الجبر والاختيار  |

### الفعل الرابع

| العلم والوجود | 7 . 9 |
|---------------|-------|
| القدرا        | 777   |
| الفاتمة       | 111   |
| الفص س        | 711   |

مركز الذِّكْر للدراسات الإسلامية موقع: موقع: الكاتب والمفكِّر الإسلامي الممندس عدنان الرفاعي الممندس عدنان الرفاعي www.thekr.net adnan@thekr.net

## أخبي القارئ

تم تنفيد الكتب على عجل وأي خطأ مطبعي هو نتيجة الإسراع في تنزيل هذه الكتب على النت نزولاً عند رغبة الإخوة القراء ونتيجة عدم مراجعتها

### لذلك نحنذر

إن وُجدت بعض الأخطاء المطبعية ونعد بتصحيحما لاحقاًبإذن الله تعالى

المهندس عدنان الرفاعي